
 



真敬虔之路 

The Path of True Godliness 

1636 年 

 

 威廉·泰林克（Willem Teellinck） 著 

安尼米·戈德贝赫（Annemie Godbehere）英译 

周毕克（Joel R. Beeke）主编 

赵颖 译 

 

 

 

 

清教徒文献翻译社 

PTF 

  



II 

真敬虔之路 

作者：威廉·泰林克 

译者：赵颖 

编辑：羽羊 乐清 

校对：右兀 话梅 

出版：清教徒文献翻译社 

电邮：PuritanTF@hotmail.com 

字数：171 千字 

版次：二〇二五年 三月 初版（简体） 

版权所有 请勿商用 

The Path of True Godliness 

Author: WILLEM TEELLINCK 

Translator: ZHAO, YING 

Published by: Puritanism Translation Fellowship 

E-Mail: PuritanTF@hotmail.com

Copyright ©2003 the Dutch Reformed Translation Society 

Published by REFORMATION HERITAGE BOOKS 

2025 Published by Puritanism Translation Fellowship 

Chinese Translation Copyright ©2025 by Bonisa 

1st edition, March 2025 

All Rights Reserved. 

mailto:PuritanTF@hotmail.com


III 

 

 

 

 

 

威廉·泰林克（Willem Teellinck，1579–1629） 

 

  



IV 

目录 
 

真敬虔之路 ........................................................................... I 

荷兰改革宗灵修经典系列 .......................................................... VI 

英译版丛书前言 ................................................................. VII 

导读 ............................................................................ IX 

教育背景及家庭生活 ...................................................... IX 

教牧侍奉 ............................................................... XII 

讲道 ................................................................... XIV 

写作侍奉 ............................................................... XVI 

重要主题：成圣、奉献、守安息日、主的晚餐 .............................. XVII 

成圣与《真敬虔之路》 ................................................. XVIII 

影响 ................................................................... XXI 

第一篇 真敬虔的特质 .............................................................. 1 

一、什么是真敬虔 ......................................................... 1 

二、真敬虔的其他凭据 .................................................... 12 

三、真敬虔的其他德行 .................................................... 15 

第二篇 抵挡敬虔的黑暗国度 ....................................................... 18 

一、属血气的肉体及其三只角 .............................................. 21 

二、邪恶的世界及其三只角 ................................................ 23 

三、魔鬼及其三只角 ...................................................... 26 

第三篇 促进敬虔的恩典国度 ....................................................... 38 

一、新造的人及其三大恩赐 ................................................ 39 

二、神的教会及其三大恩赐 ................................................ 42 

三、圣灵及其三大恩赐 .................................................... 46 

第四篇 敬虔生活是生命的真目的 ................................................... 65 

一、生命的正确目标和宗旨 ................................................ 66 

二、追求生命真目标的基督徒 .............................................. 72 

三、黑暗国度诱使信徒背弃生命真目的的阴谋 ................................ 76 

第五篇 达成生命真目的的敬虔工具 ................................................. 79 

一、推进生命真目的的手段 ................................................ 79 

二、应当使用敬虔工具的基督徒类型 ........................................ 87 

三、黑暗国度使人分心、不务敬虔的诡计 .................................... 92 

第六篇 敬虔工具的使用方式 ....................................................... 98 

一、过有序的生活 ........................................................ 98 

二、过警醒的生活 ....................................................... 104 

三、过争战的生活 ....................................................... 111 

第七篇 实践敬虔的动机——基于三一神 ............................................ 137 

一、敬虔的动机：神的属性 ............................................... 137 

二、敬虔的动机：神的儿子 ............................................... 140 

三、敬虔的动机：圣灵的应许 ............................................. 142 

第八篇 实践敬虔的动机——基于人 ................................................ 147 

一、敬虔的动机：人的愁苦光景 ........................................... 147 

二、敬虔的动机：神赐的许多福分 ......................................... 152 

三、敬虔的动机：人的许诺 ............................................... 158 



V 

第九篇 实践敬虔的动机——其他三个理由 .......................................... 163 

一、实践敬虔的理由：敬虔生活的卓越 ..................................... 163 

二、实践敬虔的理由：不敬虔生活的可怕 ................................... 168 

三、实践敬虔的理由：世事的本质 ......................................... 173 

清教徒文献出版社书目 ............................................................. 181 

 

 

  



VI 

荷兰改革宗灵修经典系列 

 

荷兰改革宗灵修经典系列均为 17和 18 世纪荷兰“二次改教运动”时期的重磅佳作。我

们特此翻译引进，希望造就 21世纪的教会。本系列兼顾教义与敬虔，融汇神学与生命，堪

称基督教史上的绝佳典范。内中每一本著作都以无比宝贵的视角为我们呈现了活泼的基督教

传承。 

本系列书籍包括： 

Jean Taffin, The Marks of God’s Children, 1586 

Jacobus Koelman, The Duties of Parents, 1679 

Gisbertus Voetius and Johannes Hoornbeeck, Spiritual Desertion, 1659 

William Schortinghuis, Essential Truths in the Heart of a Christian, 1738 

Willem Teellinck, The Path of True Godliness, 1636  

Jodocus van Lodenstein, A Spiritual Appeal to Christ’s Bride, 1697 

（《对基督新妇的属灵呼吁》，本书中文已出版） 

Guilelmus Saldenus and Wilhelmus à Brakel, In Remembrance of Him, 1664,1751 

Godefridus Udemans，The Practice of True Faith, Hope, and Love 

 

  

https://www.amazon.co.jp/-/en/Godefridus-Udemans/e/B00DXJS2J6/ref=dp_byline_cont_ebooks_1


VII 

英译版丛书前言 

 

荷兰二次改教运动、深化改教运动（The Nadere Reformatie，以下简称“运动”）与17-

18世纪英国清教主义的历史与属灵沿革同步发生。改教后信仰的标语“教会不断改革”

（Ecclesia reformata semper reformanda），即来自荷兰二次改教运动的教导者。 

二次改教运动的拥护者用这句口号表明，他们忠于 16 世纪宗教改革运动的教义和教会

改革，并致力于教会仍在进行的改革。他们的目的不是变更改革宗的教义，而是提出在改革

宗教会内部教义的基础上培养虔诚的生命，进而影响生命的所有领域。 

负责相关期刊的荷兰学者前不久为该运动下了一个定义： 

荷兰二次（或“深化”）改教运动是 17 和 18 世纪荷兰改革宗教会内部的运动，

它针对信徒活泼信心的衰退或缺乏，确定个人信心经验和敬虔的核心重要意义，并遵照

该角度制定实质性和程序性的改教举措，提交给相应的教会、政治和社会机构，通过言

行上深化改革教会、社会和国家来达成该等举措。1 

为推进个人、属灵、教会乃至社会层面的积极改革方案，身处运动的作家们贡献出新教

传统中一批最优秀、思想最深邃的文献。此外，由于 17 世纪的荷兰改革宗信仰起源于正统

改革宗，其创始人和倡导者包括数位学识渊博的正统神学家，比如吉斯伯特斯·沃修斯

（ Gisbertus Voetius）、马思璀（ Petrus van Mastricht）、约翰内斯·霍恩贝克

（Johannes Hoornbeeck），他们的著作中毫无迹象表明存在德国路德宗敬虔派（Pietist）

那种神学与敬虔的分割对立。相反，该运动的拥护者在教义与敬虔、神学与生命上呈现出的

平衡，在教会历史中也少有人与之相比。 

由于缺少英文原始资料，此运动在英语圈中普遍被忽视。运动早期的两位写作者让·塔

芬（Jean Taffin）和威廉·泰林克（Willem Teellinck）的著作已在 16 世纪晚期和 17 世

纪早期译成英文，但近代未出现过，而且这些译文对现代人来说已显陈旧。此外，亚历山

大·科姆里（Alexander Comrie）的《信仰入门》（ABC of Faith）在 1978 年首次以英文出

版，威莱姆斯·阿·布雷克（Wilhelmus à Brakel）的《理所当然的侍奉》（Christian’s 

Reasonable Service）在 1992 到 1995 年陆续译成英文出版。除了这两本外，沃修斯和霍恩贝

 
1 Documentatieblad Nadere Reformatie 19 (1995): 108. 



VIII 

克等著名教义学者，以及西奥多斯·布雷克（Theodorus à Brakel）、雅各布斯·库勒曼

（Jacobus Koelman）、约道库斯·范·罗登斯坦（Jodocus van Lodenstein）、威莱姆

斯·绍尔廷赫伊斯（Wilhelmus Schortinghuis）、戈德弗里杜斯·乌德曼（Godefridus 

Udemans）等牧师的大部分著作至今仍未被译。 

本丛书旨在满足翻译更多“老作家”（这是荷兰人对他们的亲切称呼）作品的迫切需要，

也为强调门徒训练和灵修的当代潮流提供显著的圣经和历史视角。 

本丛书的编辑和译者从这场生机勃勃的运动中选取了代表性作品，附上关于不同写作者

的文本和生平的导读，一并呈现给现代读者。丛书面向的读者不分牧师、研究者和平信徒，

所有人都可从引进的文献中受益，正如荷兰人已从译成荷兰语的众多英国清教徒著作中受益。 

 

荷兰改革宗翻译学协会， 

周毕克（Joel Beeke） 

詹姆斯·德容（James A. De Jong） 

理查德·穆勒（Richard Muller） 

尤金·奥斯特海文（Eugene Osterhaven）  



IX 

导读 

 

基督徒知道敬虔并非易事。他们想荣耀神，但时常不知道怎么做。他们知道自己需要

“穿戴神所赐的全副军装”（弗 6:11），但全副军装是什么、如何使用，他们往往认识不

深。比如，信徒如何使用神的话语装备自己，揭露仇敌的计谋，竭力追求得胜？我们如何在

这场争战中使用祷告？我们应该在祷告中告诉神，我们的仇敌多么强大，而我们多么软弱、

急需祂的儿子扶持我们吗？信徒如何逃离试探？如何洁净头脑中亵渎的念头和自私的骄傲？

如何在苦难来袭时与绝望争战？如何向成熟的基督徒学习打美好的信心之仗？在这场争战中，

自我省察起到怎样的独特作用？信徒如何敞开心扉接纳神的应许？ 

这些都是威廉·泰林克所要回答的问题。本书为那些专注神和神的荣耀并渴望过圣洁生

活的基督徒，提供了丰富的合乎圣经的实践指导。 

泰林克通常被称为“荷兰二次改教运动之父”，正如威廉·帕金斯（William Perkins）

被称为“英国清教主义之父”。荷兰二次改教运动，有时也叫荷兰严正主义

（Precisianism）、敬虔主义（Pietism）或清教主义（Puritanism），主要是 17-18 世纪

早期的一场运动，大致与英国清教运动同期进行，早期可追溯到让·塔芬（1528/1529–

1602）和威廉·泰林克（1579–1629）等代表人物，并一直延续到最后的主要贡献者亚历山

大·科姆里（1706–1774）和西奥多斯·范德格罗（Theodorus van der Groe,1705–

1784）。该运动和英国清教主义一样强调基督徒充满活力之敬虔的必要性：既要忠于圣经的

教导和改革宗信条，又要在日常生活的方方面面践行出来。 

教育背景及家庭生活 

1579 年 1 月 4 日，威廉·泰林克出生在泽兰省德伊弗兰岛济里克泽镇（Zerikzee， 

island of Duiveland，Zeeland）一个敬虔的显赫家庭，在八个孩子中排行老幺。他的父亲

尤斯特·泰林克（Joost Teellinck，1543–1594）在他出生两年前担任济里克泽镇长，在

他 15 岁那年去世。他的母亲约翰娜·德·容格（Johanna de Jonge，1552–1609）比丈夫

多活了 15 年，但经常生病。威廉·泰林克年轻时受过良好的教育，在苏格兰圣安德鲁斯大

学（1600年）和法国普瓦提埃大学学习法律，并于后一所大学拿到博士学位（1603 年）。 

 



X 

 

18 世纪的班伯里教堂（Banbury church） 

1604 年，泰林克与英格兰的清教徒团体共同生活九个月时光，在此期间他寄宿在班伯

里（Banbury）一个敬虔家庭里。他在那里接触到的清教徒敬虔——藉着全面的家庭敬拜、

私下祷告、讲道讨论、守安息日、禁食、属灵相交、自我省察、由心而发的虔诚和善行——

给他留下了深刻的印象。那时的班伯里随处可见边走路边唱诗的人，安息日尤其如此。那些

清教徒们在国教教会中感觉并不自在，他们认为宗教改革运动在英格兰已经变了味，他们极

为仰慕加尔文设计的涵盖教会、社会和家庭生活的“日内瓦模式”。英格兰敬虔的清教徒如

约翰·多德（John Dod，1549–1645）、亚瑟·希尔德沙姆（Arthur Hildersham，1563–

1632）等人是他们的良师，他们遵循这些神学家的教导来生活。泰林克后来如此写到他们圣

洁生活的果实：“他们身为基督徒的行事为人，甚至让他们最尖刻的死敌都信服他们是在诚

实并全心全意地相信和实践他们的信仰。透过他们正直的作派、对穷人的慈善乐捐、对病人

和受欺压者的探访关怀、对无知者的教育、对犯错者的劝说、对作恶者的刑罚、对闲懒者和

懈怠者的责备、对虔诚人的勉励，这些敌人都在其中看到他们信心所生发的强大爱心。他们

所行的这一切既殷勤、谨慎，又平安、欢喜快乐，以此清楚地显明主真的与他们同在。” 



XI 

 

班伯里大街上的老房子 

泰林克相信主是在英格兰使他归正。对神真理和清教徒敬虔的热心在他心中升起，此后

再也没有熄灭过。他把生命交给主，并考虑改读神学。再咨询过几位睿智的英格兰神学家，

并分出一天时间和朋友们禁食祷告之后，泰林克决定去莱顿读神学。他在卢卡斯·提尔卡修

斯（Lucas Trelcatius，1542–1602）、弗朗西斯科·戈马尔（Franciscus Gomarus，

1563–1641）、雅各·阿米念（James Arminius，1560–1609）手下受训两年。在情感上，

他最亲近提尔卡修斯，也试图在戈马尔和阿米念之间的冲突中保持中立。 

在英格兰时，泰林克遇见玛莎·格林登（Martha Greendon），这位来自德比（Derby）

的年轻清教徒女子日后成了他的妻子。夫妻二人以活出清教徒的“敬虔实践”（praxis 

pietatis）为共同人生目标，无论在家庭生活或在教区工作中皆是如此。他们的第一个儿子约

翰内斯出生不久后就夭折了。之后他们迎来马克西米利安、特奥多鲁斯、约翰内斯——这 3

个儿子后来都成为了改革宗牧师，他们与他们的父亲有着相似的侧重。两个女儿约翰娜和玛

丽亚，分别嫁给了一位英国牧师和一位米德尔堡政务官。大儿子马克西米利安在 1627 年成

为弗利辛根（Vlissingen）英语教会的牧师，后来在米德尔堡（Middelburg）服侍，直到

1653 年离世。遗憾的是，威廉·泰林克活着时没能看到另外两个儿子按立牧职。儿子们不



XII 

如父亲有名，但小儿子约翰内斯在乌特勒支做牧师时曾收获一定的关注度，原因是他写了一

本名为《基督：多结果子的葡萄树》（Den Vruchtbaarmakende Wijnstock）的书，以及讲了

一场关于神应许的道。他试图藉此将二次改教运动推向更务实的方向。 

泰林克以自己敬虔的榜样造就家人。他乐意接待客旅、施舍行善，在陈设、穿戴和饮食

上注重简朴。他总是把用餐时的谈话引到属灵的方向。愚蠢的谈话则不被允许。他们的家庭

敬拜严格按清教徒的方式进行。他每周都会邀请会众中最敬虔的几位成员参与他们的家庭祷

告。他们总是欢迎过夜的客人，也期待客人加入他们的家庭敬拜。每年，他们家还会守一到

两次禁食祷告日，泰林克认为这样做有助于促进他和他的家人把自己完全奉献给神。 

 

约翰·多德（John Dod，1549–1645）   亚瑟·希尔德沙姆（Arthur Hildersham，1563–1632） 

教牧侍奉 

1606 年，威廉·泰林克接受牧职按立。他在德伊弗兰岛上的伯格哈姆斯泰德教区

（Burgh-Haamstede）服侍了 7 年，相当有果效。虽然归正的人不少，但是泰林克和前任牧

师戈德弗里杜斯·乌德曼（Godefridus Udemans,1581–1649）面对共同的难题，那就是对

抗粗俗放纵的乡村生活方式。那时的长老监督会议记录反映出酗酒、亵渎安息日、打架斗殴、

民间狂欢活动、不守规矩、游手好闲，是经常讨论的话题。 



XIII 

在职期间，泰林克开始写作。在 1608 年出版的第一本书《基督教信息中的爱国》

（Philopatris ofte Christelijke Bericht）中，他强调荷兰政府需要施行严格的法律打击民众的

罪恶过犯。1610 年，他访问了英格兰，与清教徒同仁托马斯·泰勒（Thomas Taylor）、多

德和希尔德沙姆重新建立了联系，在此期间，他曾向伦敦的荷兰会众传道。1612 年，他受

泽兰省委派前去海牙，好劝说荷兰议会召开全国主教会议，以解决日益严重的阿米念主义问

题。 

 

伯格哈姆斯泰德改革宗教堂的内部格局。讲坛设立于 1610年，泰林克就是站在这里讲道。 

1613 年，泰林克担任米德尔堡的牧师，直到 1629 年离世。这座欣欣向荣的城市拥有六

间改革宗教会——四间荷兰教会、一间英国教会和一间法国教会。因着他真诚的交谈和讲道、

忠心地探访和教导、敬虔的为人和无私的风范，以及简单实用的文字作品，人们被他的侍奉

所吸引。他有力地证实了他的信念：牧师理当是会众中最敬虔的人，而且牧师的敬虔理当是

舍己的敬虔。例如 1624 年瘟疫席卷米德尔堡，泰林克不只呼吁人们公开和私下悔改，而且

他还探访了许多染疫的家庭，尽管他力劝别人不要学他，以免处于危险之中。 



XIV 

泰林克的辛勤工作结出了果实。抵达米德尔堡五年后，他在《紧要的话》（Noodwendig 

Vertoogh）中向会众写道：“我们有充分的理由感谢主。每周日来教会的人数很多，我们四

座教堂都容纳不下。你们很多家庭都称得上是‘小教会’，凡事都规规矩矩按着次序而行。

你们很多人都殷勤使用蒙恩之道，乐意领受我们的劝导而操练敬虔。”然而，泰林克对羊群

内外的淡漠心怀重担。因为属灵的懈怠在教会盛行，肉体的放纵在社会风靡，他的心“持续

地受伤和痛苦”，这促使他运用自己讲话和写作的惊人活力和恩赐，要让人在生命的各个领

域进行全面的变革。 

到了生命晚期，泰林克开始倾向神秘主义。这种倾向在他早期的文字作品中只是偶尔浮

现，在他离世后出版的《独白》（Soliloquium）和《新耶路撒冷》（Het Nieuwe Jeruzalem）

中变得明显。后一本书让人联想到克莱尔沃的伯纳德（Bernard of Clairvaux）的文字：感

受和情感比信心更突出，相信的灵魂在与基督的温柔交通中合而为一。 

他侍奉的大部分时间里都与自己欠佳的健康状况做斗争，最终于 1629 年 4 月 8 日离世，

享年 50岁。成千上万的人哀悼他，他被葬在米德尔堡圣彼得教堂的墓地。 

 

米德尔堡的新教堂 

讲道 

在传道时，泰林克将英国清教徒的感染力浸透在荷兰的会场中。他讲道不离敬虔实践的

主题，也经常传讲悔改的必要。他擅长在责备罪恶、宣告神的审判即将来临的同时，把人吸

引到神的爱里，劝服他们归向基督。他不齿于讲台的浅薄，包括华丽的表达和无聊的举例。



XV 

他说话直截了当，甚至到了粗俗的程度。他称神为“第一个裁缝”，称保罗为基督的求爱者

（voor-vrijer），就是对年轻女子做出求婚姿态的人。显然，不是每个人都能接受这种表达。 

泰林克是一个关注时事的务实传道人。例如，当海军上将皮特·海恩（Piet Hein）俘

获西班牙白银舰队，荷兰全境都为此欢喜的时候，泰林克依据提摩太前书 6 章 17-19 节讲道，

强调今世的财富都是虚假的，只有基督的财富真实可靠。他还经常批评当下的趋势和时代潮

流。有时，他因为在讲道中抨击奢华的衣着、情爱文学、酗酒、跳舞、在安息日旅行、放纵

宴乐、忽视禁食，而被批判为律法主义。但这只是泰林克竭力要在他教区居民心中和生活中

编织的复杂的敬虔实践之网中的一个组成部分。虽然他谴责一些认信者在道德上麻木，哀叹

教会在灵性上的死亡，但他首先强调的是在“至圣的真道”（犹 1:20）上造就信徒，让教

会朝着“在基督里新生的样式”前进。 

泰林克的布道，受威廉·帕金斯所倡导的清教徒“平实讲道法”（plain method）影响。

他先解经，然后引出各种教义，解释这些教义的安慰和劝勉使听者受益，然后再把经文智慧

地应用在得救和未得救的听众身上。他虽不是个雄辩者，却是一位大有果效的传道人。曾听

过泰林克几次讲道的吉斯伯特斯·沃修斯写道：“从那以后，我心里的渴望就是，我和这片

土地上其他所有传道人都要效法这种大有能力的讲道。” 

 

威廉·帕金斯（William Perkins，1558–1602） 

然而，泰林克在荷兰并不像帕金斯在英格兰那样被接受。泰林克坚持把称义信心的行为

和爱的果实关联起来，引发有些同时代人的反感。他们觉得他要求革新教会、学校、家庭、

 



XVI 

政府和社会的呼声过于激烈。一方面, 泰林克因讲道抨击僵死的改革宗正统而受嫌于正统改

革宗，一方面又因他对改革宗正统的忠诚以及在平信徒中间广受欢迎，而招致阿米念派的非

难和憎恨。 

写作侍奉 

泰林克的写作最能反映他心怀改革教会的目标。他的许多作品都致力于将教会改革从教

义和体制的改革，推进到生活和实践的改革，以期在信仰中建造信徒。他甚至比帕金斯更强

调敬虔的生命、爱的果实、恩典的记号，以及意志的首要性。 

泰林克总共产出 127 部手稿，其中 60 部已列印，包括 20 部长篇著作。1656 年，弗朗

西斯科·利德勒斯（Franciscus Ridderus）选取泰林克的代表性作品，以《威廉·泰林克

长短作品选集》（Uyt de Geschriften en Tractaten van Mr. Willem Teellinck）为标题出版。三

年后，泰林克的儿子们开始出版父亲的作品，但最后仅有三篇对开本问世，题为《威廉·泰

林著作集》（Alle de wercken van Mr. Willem Teellinck）。泰林克的大部分作品可划分为五类： 

•注释类。泰林克对罗马书 7 章的注释在他离世后被命名为《一个归正罪人的角力》

（De Worstelinghe eenes Bekeerden Sondaers）出版。他在世时出版了玛拉基书、士师记 13-

16 章、以赛亚书 9 章 5 节的注释。而遗憾的是，他离世前夕准备付印的《摩西五经评注》

（Verklaeringe Over de Vijf Boecken Moses）已经遗失。他所有的注释作品都写得通俗易懂，

他一直所关切的就是基督教的真诚实践。 

•教理问答类。泰林克的教理问答作品包括一部解释《海德堡教理问答》的纲要、供家

庭敬拜使用的《家庭手册》（Huysboeck），以及一部解答基督徒属灵和现实生活许多问题

的两卷本对话式作品《为我们打开天堂之门的敬拜钥匙》（Sleutel der Devotie openende de 

Deure des Hemels voor ons）。 

•造就类。泰林克绝大多数的书是为造就和教诲信徒而写，通常聚焦于单一主题。《关

于人在生病时应如何表现的信实说明》（Een getrouwe Bericht hoe men sich in geval van 

Sieckte Dragen Moet）提供了应对患难的实用指引。《基督徒真归正的实践指南》（Den 

Christelijcken Leidsman, Aanwijzend de Practycke der Warer Bekeeringhe）旨在挑战加尔文主义

者的灵性，并提醒他们要提防阿米念派的理念。《关于神子民悲惨现状的紧急讨论》

（Noodwendigh Vertoogh Aengaende de Tegenwoordigen Bedroefden Staet van Gods Volck）——

他最重要的书之一，写成于他离世前夕，则极力强调基督徒生命革新的必要性。 



XVII 

•劝诫类。泰林克在《复仇之剑》（Wraeck-Sweert）中警告神的审判将临到不悔改转向

神的人，在《锡安的号角》（Zions Basuijne）中对各省代表讲论荷兰若没有属灵和道德的革

新就不能得救。泰林克经常写短书警戒特定的罪，在《提摩太》（Timotheus）中对圣徒图

像的使用提出警告，在《道德之镜》（Den Spiegel der Zedicheyt）中反对不正派和奢华的穿

着。 

•辩论类。泰林克写《巴兰》（Balaam）反对罗马天主教，写《成熟的基督徒》（Den 

Volstandigen Christen）反对阿米念主义，写《友布罗》（Eubolus）反对阿米念派以人为中

心的教义，同时他也指出了加尔文主义者的错误。泰林克认为大多数加尔文主义者过于专注

于教义的纯正性，却以牺牲敬虔实践为代价。他认为他们应当去读读威廉·帕金斯和让·塔

芬等实践性作家（practijk-scribenten）的作品。他还强调，如果一个人不是从心而发地宣告

信仰，那么他的坚守正统就毫无价值。一些改革宗领袖为此指控他过于受情感支配，把他和

阿米念派相提并论。而他则回应说他对纯正教义和敬虔生命的强调是并重的。 

重要主题：成圣、奉献、守安息日、主的晚餐 

泰林克围绕四个重要主题写作：成圣、奉献、主的晚餐以及守安息日。本书《真敬虔之

路》就是他论成圣的重要著作。 

泰林克最大部头的著作《奉献的关键》（Sleutel der Devotie）用近 800 页篇幅论述奉献，

他认为这是成圣的一个方面。在前言中，他说明奉献是在基督里委身于神，这是人的最高呼

召。 

泰林克还写了大量关于圣餐礼的文字，尤其是在《基督婚筵宾客的属灵妆饰，或圣餐的

用处》（Het Geestelijk Sieraad van Christus’ Bruiloftskinderen, of de Praktijk van het H. 

Avondmaal）这本 1620-1665 年间再版 11 次的书中。该书收纳了 4 个长篇布道，分别详细讲

述了信徒对圣餐当负的责任、圣餐的预备、圣餐的分领、圣餐后的行为。 

泰林克被荷兰境内轻易亵渎主日的风气激怒。1622 年，他写下《安息的时候，或论坚

守 基 督 徒 的 安 息 日 —— 通 称 为 星 期 日 的 日 子 》 （ De Rusttijdt, ofte Tractaet van 

d ’onderhoudinge des Christelijcke Rustdachs, diemen gemeynlijck den Sondach Noemt）。该书分

为七个部分，力劝人们严格持守安息日，作者本人预备安息日的实际经验也详细收录在内。 



XVIII 

成圣与《真敬虔之路》 

推广清教徒理念——由忠诚奉献之心滋养出全面成圣的生命，是泰林克的首要热情所在。

因此，《真敬虔之路》才在众作品中被选中，最先译成英文。 

 

1621年本书最早的出版封面 

《真敬虔之路》的原标题叫《指明真敬虔之正确方向的北极星》（Noord-Sterre, 

aawijzende de juiste richting van de ware godzalighed），在荷兰出版四次：1621年由汉斯·范

德海伦（ Hans van der Hellen）在米德尔堡出版， 1636 年经由纳撒尼尔·罗曼

（Nathanael Rooman）在格罗宁根出版，1642 年经由扬·克拉森（Jan Claesen）再次在格

罗宁根出版，以及 1971 年经由范登·托尔（J. P. van den Tol）在多德雷赫特出版。范德

哈尔（J. van der Haar）基于第二版编辑的第四版，就是英译版使用的翻译文本。英译版

不包括原书中无关要旨的部分，即泰林克致哥哥伊伍德（Ewoud）的长篇前言（他在里面悲

叹许多认信的基督徒过于世俗，容易忘记神）、致“尊贵的泽兰领地税收官大人”的序言，

以及他写给基督徒读者的话。 



XIX 

泰林克论成圣的主要著作《真敬虔之路》，是一部关于如何实践敬虔的清教徒风格的手

册。作者将其分为九篇内容，再细分为八十一章。我们保留这种划分框架，只是缩短了标题，

并将章节标题作为子标题。 

第一篇：因为许多人夸耀自己的信仰，却没有对真理的得救性认识，泰林克感到有必要

解决三个问题：（1）什么是真敬虔；（2）信徒在实践敬虔的事上应怎样行；（3）为什么

操练真敬虔至关重要。 

第二篇：此篇讨论了抵挡敬虔实践的黑暗国度。该国度的三股主要势力是：我们自己败

坏的肉体、世界、魔鬼。 

第三篇：此篇说明与黑暗国度对立的恩典国度如何促进敬虔。恩典国度掌握三种力量：

与肉体交战的更新的灵、与世界争战的神的教会，抵挡魔鬼的圣灵。每种力量各具备三种恩

赐，以抵挡并胜过黑暗国度的仇敌。 

第四篇：此篇告诉我们在面对两个国度时，该作何反应。我们必须时刻把人生三大目标

摆在眼前：荣耀神、我们自己灵魂得救，以及促使他人得救。然后，泰林克解释了黑暗国度

是如何极力影响人偏离人生的真正目标，使他们活得似乎从不知道这些目标，去追求错误的

目标，或仅仅三心二意地追求正确的目标。 

第五篇：此篇指出实现人生真目标的途径：神的蒙恩之道、神的作为、神的应许；还指

出尤其有义务使用这些途径的人：民政官员、教会职分的承担者（尤其是牧师），以及平信

徒。 

第六篇：此篇说明基督徒以何种方式使用上一篇指出的正确途径，以实现人生的正确目

标，包括始终如一的有序生活、警醒不倦的守望、以及与每块绊脚石的搏斗。 

第七篇：此篇为我们提供了以神为出发点的一系列动机，用以实践敬虔，包括：圣父的

智慧、全能、慈爱；圣子的道成肉身、榜样的人生、呼召人到祂那里去的亲切邀请；圣灵赐

下新心、宽容软弱并且大大赏赐敬虔之举的应许。 

第八篇：此篇包含了实践敬虔以人为出发点的动机，分为三个主要部分：我们属血气的

光景、神的多方赐福、我们对神的承诺。 



XX 

第九篇：最后一篇呈现实践敬虔的其他动因：敬虔生命的卓越，因为侍奉的是荣耀之神，

完成的是荣耀之工，结出的是荣耀之果；不敬虔的生命的愁苦，因为侍奉的是可怕之主，完

成的是可憎之工，结出的是羞耻之果；最后，谈到物质对于今生、死亡、来世来说，都是虚

空。 

在整本书中，泰林克坚持个人属灵经验的必要性，以及基督徒日常行为的详细规范，尤

其在祷告、禁食、基督教教育、持守安息日等方面，还延伸到吃饭、衣着、跳舞、欢宴、纸

牌游戏等。尽管他极其强调属灵和实践上的内在敬虔，但他对这些外在之事的一再否定可能

会让现代读者大吃一惊。若要理解作者的意图，必须明白两件事。 

首先，泰林克对外在成圣的强调，必须放在那个充满罪恶过犯的时代背景下理解，这些

罪恶和错误深深让他痛苦。根据泰林克和他志同道合的同时代人的所见，无论社会还是教会

都已染上放纵情欲的恶疾，而导致这种局面的是爱好跳舞、伤风败俗的玩笑、情爱文学泛滥、

流行打牌、附带赌博的习气。 

泰林克还悲叹教会成员滥用敬拜，讲道不被敬重。许多人去教会只是出于风俗。有相当

多的人延长晚餐时间，以至于不参加晚礼拜。敬拜中有人公然睡觉或打哈欠，少数人交头接

耳。圣礼的情况也好不了多少。有人不必要地推迟儿女的洗礼，还有人在仪式中迟到早退。

许愿按圣经教义教导儿女却不向神还愿的父母大有人在。有的教会成员不明白基督教信仰的

基本教义就来到主餐桌前，还有人卡在讲道结束后的空档进教会领圣餐。为教会奉献的人少

之又少，他们的奉献通常很少，而且很草率。 

许多人虚度主日，即使没有其它事务在身，星期日也只来教堂一次。其余的时间也不研

读圣经、省察自己、默想神圣的事，或与人进行属灵的交谈，而是从事不必要的活动，或外

出旅行。有些人甚至经常在领过圣餐后光顾酒馆。 

家庭生活往往很少照着次序而行，或者根本没有次序，充其量只有最低限度的管教。家

庭敬拜和个人敬拜常被忽视。父母不和儿女谈论所讲的道或所上的教理问答课，有的放任儿

女跳舞、打牌、唱败坏的情歌、互相耍笑。家里几乎不存在与魔鬼、世界和自我的争战。 

基督教教育被忽视。在许多城镇，教师自己都不知道基督教信仰的基本核心。教会有许

多年轻人与不信之人结合，婚礼上大办宴席，让宾客醉酒狂欢。就连在教会，都有越来越多

的人穿不正派的衣裳。许多人紧跟最新潮流的欲望并且没有节制，穷人和孤儿被欺压，自私

和闲懒比比皆是。 



XXI 

以上是贯穿泰林克作品中令他屡屡悲叹的一部分缘由。他有没有言过其实？今天许多人

可能这样认为。但为了正确了解历史，我们必须始终让自己置身于作者所处的时代。我们不

能忘记，许多与作者同时代的人也发出类似的悲鸣。我们读到作者对各样罪恶的一系列警戒

时，必须记住他在牧会工作中所处的牧养环境。 

第二，和关注实践性、充满活力之属灵经验的大多数改教前辈一样，泰林克相信，真正

的灵性与逃离各种世俗的外在生活密不可分。不管我们怎样看待他对世俗的外在行为模式的

警告和反对，我们都可以肯定一件事：他的出发点是为神的荣耀大发热心，而不是受律法主

义驱使。泰林克和 17 世纪几乎所有强调宗教改革精神的先贤一样，他们都相信对属世之灵

的严肃警戒乃是圣经教导的自然产物，比如“凭着他们的果子，就可以认出他们来”（太

7:20）；“不要效法这个世界，只要心意更新而变化”（罗 12:2）；“所以，你们或吃或

喝，无论作什么，都要为荣耀神而行”（林前 10:31）；“不要爱世界和世界上的事。人若

爱世界，爱父的心就不在他里面了”（约壹 2:15）。 

在那个年代，长途旅行只能走海路。海上旅行危险重重，导航容易出问题，迷失方向是

常有的事，旅行者会以北极星为定点来保持正确的航向。泰林克希望这本书成为一颗北极星，

为那些在穿过人生海洋中努力实践敬虔的人指引方向。读它，把它放在手边，遇到属灵问题

就去查阅。让这本书帮助你每日与神同行，帮助你竭力定睛于你的终极北极星——耶稣基督，

祂就是我们的圣洁（林前 1:30）。 

影响 

泰林克的主要影响是为荷兰二次改教运动注入了清教主义色彩。他虽然没有在大学教授

神学，本质上不是学者，也没有出色的口才，但他的生命、讲道和写作，塑造了整个二次改

教运动的敬虔走向。 

泰林克是 17 世纪最有影响力的“老作家”（oude schrijvers）之一。他的书在荷兰出

版了一百五十多次。他的敬虔实践理念得到了荷兰二次改教运动中其他主要作家的传承和重

塑，吉斯伯特斯·沃修斯就是其中一位。泰林克有四本书在 17 世纪 20 年代被译成英文，但

之后从未再版：《圣所的天平》（The Balance of the Sanctuary）、《保罗的哀怨——对本性

败坏的控诉》（Paul’s Complaint against His Natural Corruption）、《基督徒的争战与得胜》

（The Christian Conflict and Conquest）、《心灵的安息》（The Resting Place of the Mind），

也有几本书被译成德文。德国最具影响力的虔诚派信徒之一，弗雷德里希·阿道夫·兰普



XXII 

（Friedrich Adolph Lampe, 1683–1729）经常使用泰林克的作品推广敬虔生活实践。因此，

欧洲大陆和美洲的敬虔主义都有泰林克留下的印记。 

 

泰林克一生的重要地点 

进入 18 世纪，彼时的荷兰二次改教运动变得更像是一场内省运动，偏重基督徒日常生

活的被动性，而非主动性的积极实践，泰林克在荷兰的影响也在减退。仅《新耶路撒冷》一

书在 1731年再版。 

到了 19 世纪，泰林克四本短篇幅的书再版，在 1879 和 1880 年相继引起海因里希·赫

珀（Heinrich Heppe）和阿尔布雷赫特·立敕尔（Albrecht Ritschl）的注意。威廉·恩格

尔伯特（Willem Engelberts）在 1898 年写了一篇研究泰林克的博士论文。哈姆·鲍曼（H. 

Bouwman）在 1928年写下《威廉·泰林克与敬虔的实践》（Willem Teellinck en de practijk der 

godzalighed）为泰林克辩护，反驳赫珀和立敕尔对泰林克稍许负面的评价。 

在 20 世纪，具体从 1969 年起，泰林克更多的主要著作得以再版。与荷兰二次改教运动

研究基金会（Stichting Studie der Nadere Reformatie）合作的一些学者（特别是威廉·奥普霍



XXIII 

夫（Willem op’t Hof）现今正在广泛研究和撰写关于泰林克的生平和著作。阅读泰林克作

品的读者如今越来越多。 

这本《真敬虔之路》，值得人们在当下用英语仔细聆听。泰林克明确强调举荐这种合乎

圣经的、宗教改革的灵性实践，对现在兜售的许多错误灵性起到矫正作用，同时也对只有真

理的头脑但不能运用于心灵和日常生活的所谓正统教导，起到重要的矫正作用。泰林克帮助

我们把一个清晰的头脑、一颗火热的心和一双帮助的手连接起来，好使我们全人侍奉神，这

是我们理所当然的侍奉。他让使徒雅各的教导丰满起来，用他书写的每一页对我们说：“藉

着你的行为，将你的信心指给我看。”（雅 2:18） 

 

周毕克（Joel R. Beeke） 

 



1 

第一篇 真敬虔的特质 

 

使徒保罗肯定地告诉我们，真正的基督教信仰是通向敬虔的知识。不幸的是，今天许多

人以基督教信仰为荣，却连最基本的真理知识都没有。还有许多人知道一些真理，但不足以

生出敬虔。他们“说是认识神，行事却和祂相背”（多 1:16）。在有敬虔外貌的人当中，

有许多人“背了敬虔的实意”，这正是保罗所控诉的（提后 3:5）。 

因此我们要说明，凡以基督教信仰为荣、掌握一部分真理知识的人可以怎样运用这种知

识来实践真敬虔。真敬虔在各方面都会带来极大的利益和满足，因为它包含全能的神对今生

和来生的应许。考虑到我们的目的是使愚蒙者受训诲，我们将论述以下三个主题： 

⚫ 什么是真敬虔，它由什么构成（本篇）； 

⚫ 我们应当怎样行事为人，才能活在敬虔的实践中（第四、五、六篇）； 

⚫ 我们为什么应当优先实践真敬虔，并将其置于其他一切工作之上（第七、八、九篇）。 

一、什么是真敬虔 

真敬虔是神的恩赐，使人愿意并且能够侍奉神。人不再随从肉体的私欲，像不敬虔的人

那样行，而是照着神在祂话语中所显明的旨意而活。因此，专心致志侍奉神、不再为自己而

活、乃为神而活的敬虔生命，就叫作我们理所当然的侍奉。这意味着我们乃是照神话语之

“灵奶”的合宜引导（彼前 2:2），而不是照我们自己的知识或悟性，来校准我们对神的侍

奉。 

真诚献上理所当然之侍奉的人，从各方面都显明他们何等看重、尊崇主他们的神，视祂

为珍宝。因为这些敬虔人（只有他们配此称呼！）各方面都以神的事为首要事务，就相应地

规范和引导自己的全部行为。他们以此向全世界表明，他们把关乎自己的一切都从属于主的

话语和神圣旨意之下，把自己的荣耀从属于神圣侍奉之下。这种在各方面尊主我们的神为大

（也以此方式自显）的真敬虔，主要由三件事，即三种属灵的操练构成。 



2 

（一）照神的话语，从今往后，诚心决意地敬虔生活 

鲜活显出真敬虔的第一种属灵操练就是，一个人真诚地决心并坚定地决定，从今往后遵

行耶和华一切的道，总以神善良、纯全、可喜悦的旨意为生活准则，以神的荣耀为自己一切

所行的首要目的。大卫说：“我要常守你的律法，直到永永远远”（诗 119:44），又说：

“你公义的典章，我曾起誓遵守，我必按誓而行”（119:106）。这是他的决心。敬虔人无

亏的良心在此显明。使徒保罗说：“因我们自觉良心无亏，愿意凡事按正道而行”（来

13:18），也是怀着同样的意念。这种敬虔操练包含 3个部分： 

1.定意离弃我们明知不讨神喜悦的一切罪 

众人皆知这是敬虔人当尽的本分（诗 15 篇）。主我们的神吩咐我们弃绝、躲避和远离： 

一切的不敬虔、迷信和恶俗，一切对主的圣名、神圣律例、安息圣日的亵渎； 

一切对父亲或母亲、主人或主母的悖逆或藐视； 

一切对邻舍的憎恶、嫉妒、愤怒、疑忌、苦毒，与他们的争执、不可调和的分歧； 

一切的邪荡和轻佻； 

一切个人着装和节庆场合上的炫耀、浮华、失度； 

一切的邪荡； 

一切虚空的言谈、诗歌、书籍； 

一切的贪食、酗酒、狂饮； 

一切在生活中或个人呼召上的懒惰、虚假、欺骗； 

一切的贪婪和不义之财； 

一切的谎言、假见证、谗谤、背后说人坏话； 

总的来说，就是一切邪恶、错误的行为和愿望。 

当我们在主的话语中读到神憎恶这等事，若想显明自己是敬虔人，就必须诚心决定躲避

和远离这些事——每一条都不能除外。 



3 

我们必须立刻砍断与罪的联系，就是事实上可以停止和离弃的罪——以身上的肢体所犯

的恶行恶事，比如酗酒、淫乱、说虚空的话、唱虚空的歌、背后说人坏话、欺骗等等数不尽

的恶事。这些是我们可以立刻离弃的，只要我们愿意。想要住在主神的面前，不用为自己的

错开脱，就必须停止那些事，又要像俗话说的——碰都不要碰。 

一个夜晚闯入别人家偷东西的贼，口口声声说他应该被原谅，因为他就是停不下偷窃。

他这样的借口当然不会被接受。事实上，这同样适用于酗酒、通奸、谗谤或沉溺于说闲话等

情形，因为这些是通过身上的肢体做的。通奸者必须停止通奸，酗酒者必须停止酗酒，正如

盗贼必须停止偷盗。不论人如何判断一桩罪比另一桩罪更可耻，但这些事对神而言都是一样

水平，都是一样可耻。 

至于其他罪，就是内在的罪——不是通过身上的肢体犯下，而是在我们内心深处如火焚

烧，像斑点贴着豹子一样贴着我们的罪，比如愤怒、嫉妒、恶欲，我们一定要无比坚定地离

弃。为此，我们天天都要刻苦己心，恒切抵挡这些罪，发自内心地和使徒一样呼喊：“我真

是苦啊！谁能救我脱离这取死的身体呢？”（罗 7:24） 

我们若愿显明自己是真敬虔人，就断不可像不敬不虔之人那样惯于贪行这些事。一旦知

道这些事多么不讨神喜悦，若是真正看重并且想证明自己确是敬虔的子民，那就必须与这一

切事全面争战。我们理当为神的缘故舍弃自己，即便我们爱某些罪如同爱自己的右眼，看某

些罪多么必不可少，用处如同我们的右手。然而，在这种情况下，我们必须要不由分说地为

神的缘故切断这些罪。 

2.诚心愿作我们所知讨神喜悦的各样善工 

这也是敬虔人当尽的本分，谁有理由怀疑呢？主在祂的话语中吩咐我们： 

信祂和祂的儿子耶稣基督，敬畏祂、爱祂、专靠祂； 

向祂祷告，殷勤阅读、默想、存记、谈论祂的话语，藉着诗歌尊崇、赞美祂； 

谦卑地忍受祂降在我们身上的一切事； 

记念和持守祂所定的圣安息日； 

热爱并且时常参加忠信之人的聚会； 



4 

顾念关乎祂教会和祂子民的事； 

既为我们自己的罪，也为国家或民族的罪降卑、哀伤，若看见进步就大大欢喜； 

归顺并服从那些被设为在上掌权的人，关心那些在我们权位以下的人，带领他们敬

畏神； 

用爱心对待邻舍，用施舍帮补穷乏人，看顾患病和坐监的人； 

不以恶报恶，倒要恩待那些使我们受苦的人，祝福那些咒诅我们的人； 

在我们的生活中有谦卑、端庄、贞洁、谨慎、节制的样式； 

在我们的呼召中追求殷勤、审慎、正直； 

用盐调和我们的言语，为无辜的人辩护，抵挡出恶言的舌头，使之羞愧； 

简而言之，始终实践“凡是真实的、可敬的、公义的、清洁的、可爱的、有美名的，

若有什么德行，若有什么称赞，这些事你们都要思念”（腓 4:8）。 

为此，我们还应竭力让我们的心充满许多圣洁的渴慕，饥渴慕义，并且真实的，渴慕圣

灵的恩赐。在一切世事之上，我们应当寻求经历基督之死的大能，好治死我们地上的肢体和

一切的邪情恶欲，应当寻求感受基督复活的大能，好使我们以新生的样式复活，从而用我们

的生命彰显基督的生命。 

当我们在神的话语中，读到这些以及类似神所喜悦的事，就应下决心热切实践，无一例

外地照此方式生活。凡事都有定期，我们实际上能做什么，就当立刻耕种和实践，不要搁置，

留待以后。对于我们不能轻易掌握之事，我们必须竭尽全力，同时竭力寻求领受神的恩赐，

使我们也能把可称赞的难事办成。 

3.由衷地愿意而且真诚渴望尽可能明白神对我们显明的旨意 

如果有任何未知的罪仍住在我们心中，如果有任何错误被行出来或藏在我们里面，是我

们自己不知道的，我们就要以最大的诚意渴望罪被显明，以某种方式叫我们知道，好去纠正。

敬虔人大卫就是这样想，他时常这样祷告他的神：“神啊，求你鉴察我，知道我的心思；试

炼我，知道我的意念，看在我里面有什么恶行没有，引导我走永生的道路。”（诗 139:23-



5 

24）敬虔人约伯也是这样想，他求问他的神：“我的罪孽和罪过有多少呢？求你叫我知道我

的过犯与罪愆。”（伯 13:23） 

这一点值得细心关注。我们发现有种人“乐于无知”，并不想知道神对他们人生的公义

旨意。他们乐意在无知中继续犯罪——某种给他们带来些许利益或安慰的罪。若有属神之人

按主的话语作见证告诫他们，像施洗约翰警戒希律说：“你娶你兄弟的妻子是不合理的”

（可 6:18），他们就会因此苦恼。那意味着他们不该陷在这罪或那罪里（他们爱罪，像希

律爱希罗底），他们若想让自己的行为讨神喜悦，就当戒除离弃罪。 

有些人在被告知不是敬虔人时会非常愤怒。他们以这种方式受到惩治，就彻底变了脸色，

开始用自己的聪明才智百般抵抗，试图用无数的做作和愚蠢的逃避来挣脱这轭，试图把问题

美化，说自己的行为即便不是特别高尚，至少也无可厚非。当更强烈的斥责迎面袭来，他们

开始意识到自己的表现多少不太正确时，他们仍是不会恨恶自己的罪，不会感谢那些不辞辛

劳警戒他们的人。 

他们更有可能在心中恨恶属神之人，并加以谗谤。这不就证明这些人不认为敬虔就是大

利吗！他们若看重敬虔的价值，就会把凡启示他们并使他们更加明白拦阻敬虔的事，一概看

为盈利和收成。事实证明，这等人根本就不拥护敬虔！有谁看不出来，他们的行为与那些不

敬虔之人的想法完全合拍，就是那些人对神说：“离开我们吧，我们不愿晓得你的道。”

（伯 21:14） 

这些不敬虔的想法应该远离敬虔的捍卫者。我们都应该和大卫一起对神说：“耶和华啊，

求你将你的律例指教我，我必遵守到底。”（诗 119:33） 

（二）尽全力实行敬虔度日的诚挚决心 

使真敬虔实践自显的第二种属灵操练就是，一个人下定决心后就尽最大努力去实现那圣

洁的决心。敬虔的保罗如此实践，他代表所有的敬虔人说：“所以，无论是住在身内，离开

身外，我们立了志向，要得主的喜悦。”（林后 5:9）他也为自己作见证说：“我因此自己

勉励，对神对人，常存无亏的良心。”（徒 24:16） 

诚然，当有人坚称自己真心实意地打算、决定过敬虔的生活，但同时却不付出努力，没

有发热心在此时此地过敬虔的生活，这只是在欺哄神！如果有人宣布他将从事医学工作或做

生意，但一天天过去，他却毫无行动，会有人相信他的话吗？同样，凡希望被看为敬虔人的，



6 

不仅要下定决心过敬虔的生活，而且要尽最大的努力证明他视敬虔为自己最大的利益。这项

操练由三个部分构成： 

1.必须禁戒和远避一切阻碍我们实践敬虔的事 

敬虔人大卫就是如此行：“我禁止我脚走一切的邪路，为要遵守你的话。”（诗

119:101）人的天性决定他会竭力远避任何妨碍他达到理想目标的事。这一点我们在守财奴、

恋爱中的人、追求自我荣耀的人以及所有属世之人的身上看得分明。一旦他们心里重看某件

事，事情越有分量和价值，他们就越有热心和远见，来防止或规避一切可能的障碍。若敬虔

对于敬虔人而言意味着最大的利益，敬虔人就会极尽殷勤，努力预见和抵挡他们道路上的每

个阻碍和妨害。 

人夸口说自己诚心打算实践敬虔，但与此同时没有丝毫证据证明，他禁戒或远避敬虔的

阻碍和妨害。这清楚表明，他的打算并不真心，他的决心事实上只是假装。因此，每个想显

为敬虔之人，都应尽可能禁绝和远避敬虔的一切阻碍和妨害。随着本书内容的展开，真敬虔

的主要妨害和阻碍将得到详细论述，因为我们有义务在适当的地方对此做进一步研究。 

2.凡对实践敬虔有用的都须利用并努力争取 

敬虔人大卫凡事都尽极大的努力，抓住机会利用自己所知的一切方法，并且试图发掘更

多的方法，好使自己把握真正的敬虔，并在其上长进（诗 119）。人类天性就是如此。我们

看新生婴儿本能地哭闹要奶喝，因为奶能喂饱他们，使他们身体强壮。在属世之人的身上，

我们能看到相同的模式：当他们把某件事放在心上，就会用尽一切办法实现他们的目标。一

计不成，他们便会再施一计。如果碰到需要使用多种方法的情况，就多管齐下，好达到他们

的目标。如果说属世之人为了得到世上微不足道的东西（一经使用就要衰朽的东西）如此费

心劳力，神的儿女岂不更应当想方设法，在带来极大利益和永恒满足的真敬虔上有长进吗？ 

这样说来，一个人不努力，疏于积极利用能在真敬虔上坚立自己的方法，不就公然显明，

他并未真正把敬虔当作他最大的利益吗？因此，凡是想被看作真敬虔的人，应当殷勤使用能

促进敬虔的各种方法。实现此目标的主要方法详细列于本书第 4和第 5篇，供读者参考。 

3.靠主的能力不靠自己 

我们实践这一切必须不是倚靠自己的力量——它根本就不存在，而是倚靠我们主救主耶

稣基督的大能，祂是我们生命的力量，我们靠祂行作万事。看敬虔人保罗如何劝导我们：



7 

“你们要靠着主，倚赖他的大能大力，作刚强的人。”（弗 6:10）他自己也是这样行的，

和他那个时代所有的敬虔人一样。由此他说：“因为真受割礼的，乃是我们这以神的灵敬拜，

在基督耶稣里夸口，不靠着肉体的。”（腓 3:3）需要注意，我们在相信之前没有能力，完

全不能行善；在相信之后，也“并不是我们凭自己能承担什么事，我们所能承担的，乃是出

于神。”（林后 3:5）因此，我们里面因重生而来的良善只有一个作用，就是让我们越来越

倾向于指望神的良善，得到祂多而又多的帮助和能力。祂坚固我们，为我们作我们一切的工，

正是“神能将各样的恩惠多多地加给你们，使你们凡事常常充足，能多行各样善事。”（林

后 9:8） 

你们需要在此小心，因为确实有许多人开始实践敬虔，却在沮丧中放弃，退出他们的工

作。他们是倚靠自己的力量开始，因此以一败涂地的结局收场。这就像一个小孩子凭自己的

力量，妄图建造出一个大城堡。事实上，我们自己的力量在基督徒生命的建造中毫无意义。

除非全能者的能力临到我们，否则我们造出的任何东西都不会持久。“敬虔”（godliness）

的词根里有“神”这个字，原因就在于此。这提醒我们，若没有神和祂神圣的帮助，我们永

远不可能完成敬虔的工程。 

魔鬼百般阻拦不让人看见这个事实！所以到处有人对圣洁装模作样，仿佛从今往后要做

敬虔人了，但没过多久，你就看见他们重返世界，如此迅速地对敬虔失去兴趣。这全是因为

他们倚靠自己的力量起步，然后又发现这工程过于他们所能承担的，他们就不再从中感受到

乐趣，很快厌倦了。因此，所有想要开个好头并且真心希望成全真敬虔之工的新手，都必须

弃绝自己的力量。他们必须把自己完全交给耶稣基督——“为我们信心创始成终的”那位主

（来 12:2），好使自己藉着祂得坚固，能以持定自己美好的决心，将其付诸实践，并真正

完全成就这工。我们将在第 3 和第 6 篇中说明，主耶稣如何在弃绝自己、投靠祂的人身上成

就这事。凡希望仔细实践真敬虔的人，都应特别注意此处所写。 

（三）预备成为神定意要我们所成为的人 

真敬虔自显的第三种方式是，在诚心乐意实践真敬虔的时候，我们要预备成为神想要我

们所成为的一切样式。我们愿意在今生之事和属灵之事上都如此行。即是说，让神的灵照祂

所喜悦的、按祂所看为最美的，在我们里面引导和做工。大卫被押沙龙追赶时显出这种愿意

的心，他对祭司撒督说：“你将神的约柜抬回城去。我若在耶和华眼前蒙恩，他必使我回来，

再见约柜和他的居所。倘若他说，我不喜悦你，看哪，我在这里，愿他凭自己的意旨待我。”

（撒下 15:25-26）大卫的元帅约押知道，他敬虔的主人每次在战场上全力抵抗仇敌，都把



8 

结果完全交在神手中。所以他有样学样对他的兵丁说：“我们都当刚强，为本国的民和神的

城邑作大丈夫。愿耶和华凭他的意旨而行。”（撒下 10:12） 

同样，敬虔人必须甘心成为神想要他成为的样子，不论富裕或贫穷、患病或康健、受尊

敬或被侮辱、享特权或被排斥。不论身量高大或矮小，信心刚强或软弱，远离试探或被试探

充满，对他是两般皆可——都照着主神所看为最美的。这不是说他不应该区分病患和康健、

软弱的信心和刚强的信心，因为如果可以选择，他当然会决定要刚强而非软弱的信心、康健

而非患病的身体（参林前 7:21）。这里的意思是说，我们必须愿意遵行主我们神的旨意，

不管情况如何。比如，神的旨意如果是让一个敬虔人患病而非康健，信心软弱而非刚强，那

么此人敬虔的与否，将透过他接不接受神这一旨意来验证。因为真敬虔不单显明在遵行神命

令或禁止之事，还显明在愿意忍受神加给我们的事。不论神为我们安排什么，我们都要甘心

乐意，因为这才是我们有真敬虔的明证。 

敬虔人尤其应当顺从神的圣善之灵的运行和活动，好被带到主的灵引导他们要去的地方，

正如祂的话语所预旨的（罗 8:4）。比如，当主的灵极力劝诫我们在属世之事上放慢脚步，

温柔地责备我们的内心过分地为今世之事忙碌，示意祂正为此担忧，我们应当欣然听从祂。

我们应当谦卑自己，学习舍弃在地上的烦恼和顾虑。当主的灵劝诫我们更好地管理家庭——

与家庭成员一起读神的话语，用教理问答教导我们的儿女，恢复一度被忽视的家庭祷告，全

家开始定期坚持祷告——我们就应当欣然遵从，因为这代表我们摆脱了自己的活动轨迹，愿

意舍弃自我，从而完全降服于神，接受祂的治理，由祂的圣灵引导我们行祂看为正的路。真

敬虔显于这种顺服，就和显于前两种方式一样明确。 

所以我们看到，真敬虔不只在乎尽己所能地侍奉神，还在乎影响自己、唤醒自己、勉励

自己、激发自己，奋力把所学的都付诸实践。我们必须顺服从任何途径而来察觉到的神的良

善旨意，让自己服在神的治理下。我们诚然应在主我们神的面前行事为人，如同泥土在窑匠

的手里，被主完全翻转、抟弄、塑造，主我们良善的神知道什么对我们最好（赛 45:9；耶

18:6）。 

我们经常提到这一条，因为我们发现太多敬虔人对此不加注意，他们的心由此变得极其

错乱，结果常常是陷入沉郁。假使他们仔细留意神的话语，他们本可以得坚固，继续奔跑前

面的路程。注意，这第三种活动由三个部分构成： 

1.谦卑地评价自己 



9 

即便做完了我们所能做的一切，我们也不应满足，“只当说：‘我们是无用的仆人。’”

（路 17:10）。我们仍全然不配，想我行我素。我们实在活该让自己的心愿被挫败，而且时

常需要如此，好使我们自己不能随心所欲、心愿得偿，反而被杖责罚，受许多困难折磨。敬

虔的使徒保罗便是如此。即使尽了最大努力，他仍写道：“我虽不觉得自己有错，却也不能

因此得以称义，但判断我的乃是主。”（林前 4:4）凡敬虔人都应如此思量。 

2.相信每件事是为我们得益处而成就 

我们应时常提醒自己，主我们的神知道什么对我们最好。这便让我们安心，不管有什么

事发生在我们身上，最终一切都将稳妥，因为无论如何，神都会使万事互相效力，叫我们得

益处。敬虔的保罗就是这样，在各样困难中见证说：“为这缘故，我也受这些苦难，然而我

不以为耻。因为知道我所信的是谁，也深信他能保全我所交付他的，直到那日。”（提后

1:12）凡敬虔人都应在被困难环绕之时，持相同的态度。他们应当努力证实并亲身经历，神

的力量如何在人的软弱上显得完全（林后 12:9）。 

3.在困境中利用一切属灵的方法脱困 

当经历极大的痛苦和患难，我们必须像前面说的，顺服神的至圣旨意。然后，我们必须

殷勤利用神在祂话语中启示给我们、供我们在今生使用、帮我们脱离困难的所有方法。使徒

保罗用尽了一切正当方法，那些被许可的方法使他从困难中得帮助和救援（林后 12:8-10）。

大卫和其他敬虔人也一样。“主耶稣自己在肉身的日子里既大声哀哭，流泪祷告，恳求那能

救祂免死的主，就因祂的虔诚蒙了应允。”（来 5:7）祂祷告：“倘若可行，求你叫这杯离

开我；然而，不要照我的意思，只要照你的意思。”（太 26:39） 

我们需要仔细注意这里。在各样愁苦中把我们的道路交托给主，甘心让忍耐发挥完全的

功效（雅 1:4），是一种值得称赞的基督徒品质。无论神为我们筹划了什么，我们都要欢喜。

但我们不该认为，尽自己所能从严重压迫我们的困难中摆脱就等于不敬虔。只要不诉诸错误

的方法，就完全不会违背敬虔，反倒是真敬虔的标记——在患难之日求告神搭救自己（诗

50:15）。在各种情况下谦卑顺服神的旨意是不变的前提。我们可以学主耶稣基督说：“我

父啊，倘若可行，求你叫这杯离开我；然而，不要照我的意思，只要照你的意思。”（太

26:39） 

有人不留心于此，结果在忧患中变得极其刚硬麻木。因为他们漠视和忽略了神让他们利

用一切脱困方法的明确吩咐，也因为撒但用诡诈欺哄他们相信，最好的做法是让神做祂的工，



10 

而人只要在神的杖下消极躺平。凡敬虔人都应对这个诡计有所防备，而是欣然利用一切良善

的方法以便得救，然后把结果交给神。得救的属灵方法（肉身的方法不算在内）主要有： 

（1）在困苦中谦卑 

当我们被压在神的手下之时，我们必须谦卑，如同在亲吻那根我们所受的苦难之杖。这

种谦卑表现在多个方面： 

1）在众人面前满心承认，我们该当承受主加给我们的所有痛苦，因为我们有罪。祂若

认为好，即便把痛苦再增千倍，我们也情愿承受。我们像真属神的子民一样说：“我们犯罪

背逆，你并不赦免。”（哀 3:42） 

2）心怀盼望相信我们必将脱离各样愁苦，因为有基督的善功，以及管教我们之神的大

能之手（参弥 7:8-9）。我们和所有受造物被降卑，好使我们唯独高举神，因为我们真实相

信，在无人援助的时候，唯有神能帮助我们（诗 123:3；何 14:4）。 

3）为我们这等不配的子民过往从神得到、如今依然享受的所有好处，献上喜乐的感恩。

敬畏神的雅各就是如此（参创 32:10；撒下 22:4）。 

（2）在愁苦中祷告求救 

若要经历神帮助的手，我们应当从谦卑的心中发出哀鸣，用祷告促成恩典的拯救。为让

祷告的功效发挥到最大，我们应当： 

1）按着神的旨意祷告（约壹 5:14-15）。即是说，在祷告中让自己的意志降服于神的

旨意，让前者屈从于后者，而非反过来。要小心，我们祷告求救时不可拿恩典作尺度，对神

发号施令，因为纵使祂不救我们脱离苦难，是的，纵使祂把我们治死，在祂里面我们仍有盼

望。我们也应在得救的时间上信任祂，因为祂最清楚帮助我们的最合适的时机（来 4:16）。

我们还应在得救的方式方法上信任祂，因为简单的方法能成大事，或不藉方法，甚或藉看似

起反作用的方法也都能成事，因为在神来说，没有不可能的事。 

2）凭信心祷告。即是说，坚信神的旨意永远对我们最好，神将按着时候救我们脱离患

难。我们在患难中，祂将真实地安慰和坚固我们。 

3）坚持祷告。经上说：“耶稣设一个比喻，是要人常常祷告，不可灰心。”（路 18:1）

即是说，不可停止祷告，即便在我们凭信心按神旨意所祷告的事上，看起来没有获得及时的



11 

拯救、力量或安慰。要记住，诚心坚持到底的人终必得胜（创 32:24-28）。所以我们应时

常恳切祷告，如有必要，祷告之外再加上禁食。 

（3）在愁苦中寻求神的面（林后 7:4） 

这意味我们寻求神恩惠的确据，要超过寻求从困境中立刻解脱。我们诚然应当像福音书

中的浪子，寻求父亲的恩待而非衣裳食物，即便起初是因缺衣少食驱使他返回父家（路

15:21）。 

寻求神的面有一前提，就是悔改恶道，当我们转向神，就越发热心寻求祂的面。这意味

着抛却我们的计谋，离弃我们的罪恶，以便今后完全被神引导和治理。若真心寻求拯救，就

必须这样行，因为主降下压迫的事，从根本上是要叫人悔改。听祂怎么说：“凡我所疼爱的，

我就责备管教他，所以你要发热心，也要悔改。”（启 3:19）当困苦使我们悔改，主就会

立刻停止重压，那降下重压引领我们悔改的，将会成为我们灵魂的良医。这种悔改尤其表现

在以下方面： 

1）认清是什么罪导致困苦。我们不应满足于泛泛地说：我们有罪，所以活该受苦。属

世的人也这么说。我们应学习大卫和神的教会，默想我们的痛苦和所行的路，切切思索神是

为哪些具体叫得出名字的罪管教我们，希望我们悔改，因为只有当我们确定罪名，在主面前

悔改，我们才能转步归向主的法度（诗 119:59）。 

2）为具体的罪祈求赦免。找到我们合理推测主为之管教惩罚的具体罪后，我们应当为

罪忧愁，胜过为苦难本身忧愁。我们应勤勉奋力，离弃造成忧患的罪，而不只是竭力脱离压

迫。记住，罪的创口一旦被医治、被止住，患难的疮痂就会很快自动脱落。所以我们应留心，

把属肉体和属世的愁苦——我们对失望之事的本能感受，转变为依着神的意思忧愁，“因为

依着神的意思忧愁，就生出没有后悔的懊悔来，以致得救；但世俗的忧愁是叫人死。”（林

后 7:10）我们必须如此审判自己，免得我们和这世界一同被定罪（林前 4:3-5；11:32）。 

3）要许诺更热心侍奉神。当神救我们脱离了困苦，我们当向神许下圣洁的诺言，保证

今后将比从前更殷勤侍奉祂。大卫时常在惧怕或遭难的时候向神许诺（诗 50:14-15；

66:13-14）。信守诺言对我们成圣大有裨益。这尤其适用于因为被苦难拦阻而不能很好完成

的事。当我们得救，尤其是脱离疾病，我们应当做这些事：在许多人的大会中称谢神（诗

35:18），把我们的经验传授给罪人和有过犯的人（诗 51:13），并且从今往后越发恨恶罪，

因为罪确实给我们带来这一切忧患（诗 34:13-15）。 



12 

如果我们遇到困难时忠心践行这些事，神就不会不成就祂管教我们的目的。我们会享受

极大的好处，做积极的见证，这对我们的灵魂将是不小的安慰！因为我们虽然和属世之人经

历同样的困苦，却不和他们一样受苦害，也不像他们那样忍耐和承担苦难。属世之人被压迫，

是他们受终极刑罚的明证，是他们将来承受地狱痛苦的预尝；而我们被压迫，却是我们得救

的证据；“这是证明他们沉沦，你们得救，都是出于神。”（腓 1:29） 

二、真敬虔的其他凭据 

在前面描述的三种属灵活动中，我们看到真敬虔如何有力地彰显。但我们晓得，即便最

圣洁的信徒在今生也不会有完美的敬虔。我们都有很大瑕疵，“我们在许多事上都有过失。”

（雅 3:2）即使我们中间最好的人，有时也被特定的罪胜过。然而，真敬虔还通过另外三种

属灵的活动，得以进一步表现和彰显出来。 

（一）果断离弃罪 

进一步彰显真敬虔的第一种操练是，在被罪追上时（不论罪是大是小），我们都不会像

不敬虔的人那样停留或固守在过犯中，感觉在罪中活得很舒坦（约壹 5:19）。相反，我们

一发现自己被某种罪胜过，就必迅速从中跳出，如同掉进火里，或像鱼从水里被捞起（犹

1:23）。我们必须思想被罪如此牢笼的可怕，我们必像陷入罪中的大卫那样被罪羞辱责骂。

当大卫清醒过来，意识到自己作了什么，他就看到那有多可怕。诗篇中说他自犯罪以来就处

于忧愁的光景。早在先知拿单到他那里之前，他就精力耗尽，好像盛暑的干旱。大卫一直试

图离弃罪，却做不到，因为他跌得太过严重（诗 32 篇）。因此，敬虔人应欣然运用三个方

法，帮助自己更果断地离弃罪。 

1.看见罪的邪恶 

敬虔人郑重而急切地思想罪是何等肮脏可憎。他们也看见魔鬼如何用罪玷污他们的心，

令他们更加惹神厌恶。他们还明白在罪中活得越久就越沾染污秽。陷入罪中就像陷入填满垃

圾或粪肥的沟渠，在里面滚得越久，身上就越脏越臭。 

2.记念所许的离罪誓愿 



13 

敬虔人应当思想他们在洗礼和圣餐礼中领受的神圣告白，记念他们一旦发现自己陷入罪

就立刻离弃罪的承诺和义务。外邦人任凭自己在罪中打滚已足够糟糕，真基督徒若如此行更

是匪夷所思。以色列人中不可有这种事。我们必须尽最大努力立刻离弃罪（罗 6章）。 

3.仰望神的恩典 

敬虔人明白，藉着迅速离弃罪，他们仍可寻见神的恩典，重新与神和好并重获祂的恩宠。

他们牢记一点：神的灵为我们罪的缘故而忧伤，但因着祂极大的恩典，祂仍然随时准备恩待

他们。只要他们一心转向祂，祂就施行怜悯，不再记念并且赦免他们的罪。这种对神的盼望

和信赖，以及神的慈爱，对他们影响至深，使他们能竭尽全力果断强迫自己离弃罪，转向主，

因为他们现在知道，与主同在远比活在罪中要好得多。 

（二）寻求与神和好 

进一步彰显真敬虔的第二种操练是，在犯罪后我们不但离弃罪，拒绝留在罪中，还要设

法首先与神和好。不敬虔的人无视此事，当他们犯了大罪时，反而顽梗地问“我做错了什

么？”敬虔人不是这样，他们被大罪胜过，最关心的就是怎样与神和好。这是我们在大卫身

上清楚看到的，诗篇 51 篇坦承了他的心路。敬虔人一发现自己陷入某种罪，就努力尝试与

神和好，具体运用这些方法： 

1.为自己的罪忧伤 

敬虔人犯罪后不但会立刻离弃罪，而且会诚心为罪哀哭，像大卫忧忧愁愁寻求神时所做

的（诗 51 篇）。他们知道自己若不为罪哭泣、哀叹、心里忧伤，就不能与神和好。他们也

有足够多的理由这样做。他们会想：如果我自私自利，大大冒犯了一个值得尊敬的忠实朋友

——我忽视了、侮辱了、触怒了他，这尚且引起我极大的担忧。那么，我轻看伟大、良善、

慈爱的神，却不会为得罪祂而难过哭泣（耶 30:14；雅 4:9），这岂说得过去吗？至大的神

岂是我可以轻慢和无视的呢？敬虔人想到这里就觉得扎心，跑到神面前哭泣哀号。 

2.许诺离弃罪 

敬虔人祈求怜悯和赦免，郑重向主神许诺不再犯同样的罪（何 14:3），像性情纯良的

儿女犯错后时通常许诺父母自己会做乖孩子。父母恢复对儿女的宠爱前，也期待他们如此行。

同样，敬虔人很清楚，为罪的缘故寻求与神和好却无意离弃罪，这不过是欺哄神罢了。一个

行淫的妻子寻求与丈夫和好，而丈夫心知她根本无意停止淫乱，她寻求又有何用呢？记住，



14 

神从远处就知道我们的意念。我们实现筹划以先，祂已早早知道了（申 31:21）。犯了罪想

与神和好，就要诚心离弃那罪，再来祈求怜悯与恩典。 

3.在基督里寻求赦免 

当罪被基督之血赦免（罗 3:25），敬虔人的信心就被激发，就像悔改的大卫。他们深

知，罪恶给他们这堕落罪人招致的重大罪咎和可怕污点，不可能仅仅靠流泪除去，就算把两

只眼睛哭出来也无济于事（耶 2:22）。他们清楚，除了基督的生命之血，断没有什么能成

就此事。因此，他们不容自己的灵魂安息，直到他们的心藉着信，被洒上神儿子的血，只有

这血能洗净他们的死行（来 9:14）。他们藉着耶稣基督——神所喜悦的爱子、他们的挽回

祭——寻求与神和好。 

不敬虔的人对此一无所知，所以普遍忽视与神和好。他们为罪感到一丝痛心，兴许还流

下两滴眼泪，就认为一切都好了，神应该完全满足了。这种不虔之念是敬虔人应当远离的。

当敬虔人犯罪，若不与神和好，他们的灵魂就不得安慰，和好只有一个可能，就是藉着真实

的信心，相信神儿子的宝血。 

（三）从陷入罪的事中获得属灵益处 

进一步彰显真敬虔的第三种操练是，当我们被某种过犯胜过，不但离弃它，与神和好，

还尝试从其毒液中提取有效的解毒剂，把我们的绊跌转化为动力，从内激发出以下特别的美

德： 

1.行为更谨慎 

我们努力提高对眼下特定的罪和将来所有的罪的防备。即是说，当我们从罪中复兴后羞

愧地发现，不谨慎防备会多么容易陷入罪，我们就会从一开始便避免犯罪的机会，更殷勤地

使用敬虔之道。大卫就是这样做的（诗 119:37-38）。 

2.在神和人面前更谦卑 

因着极大的软弱和罪，我们承认自己配受一切刑罚、轻蔑和鄙视。当主带着试炼临到，

我们要和神教会其余的人学习把面埋于尘土之中。我们忍受主的管教，知道自己完全罪有应

得，因为我们得罪了神；也知道自己有必要被这样修剪，因为我们属肉体的本性要为许多灾

殃负责。这就是大卫对自己罪的感受（诗 51）。所以，当其他人得罪了神或伤害了我们，



15 

我们应当宽容，不要责备得太严厉，应当以谦和的灵容忍他们的罪，拿他们和自己比较——

我们也可能犯过类似的罪（加 6:1）。我们仍然在许多事上跌倒，将来还可能出乎意料地被

从前的罪所胜。 

当我们不太喜欢的事发生时，我们也应习惯这样想：事情不按我们的意思成就不足为奇，

因为我们也没有时常按神的意思行事。我们这糟糕的罪人，何必因自己所遭的祸患或谗谤，

就被激怒呢？诚然，我们常常是罪有应得。我们自作自受，需要被恶待，使自己降卑，并恨

恶给我们招致困厄的罪。 

3.建造神的教会更热心 

罪理当激发我们更热心建造神的教会，造就我们的邻舍。我们理当想到自己得罪过神的

百姓，自私地亵渎过神的美名，也曾让神至善的灵担忧（如果我们犯过隐秘的罪）。所以现

在，我们应反其道而行之，尊神的名为大，造就我们的同胞。我们还应真诚地行在敬虔中，

使自己重新讨神的灵喜悦。加倍殷勤操练敬虔，有助于修复因我们绊跌而被摇动的东西。这

也是大卫在跌倒后心中所想（诗 51）。 

敬虔是藉这些德行以及其他属灵操练来培养的。正如无微不至的关怀和照顾有助于新生

儿的成长发育（如果有健康的身体作底子），敬虔的实践也使我们里面生出敬虔的生命，并

使之成长壮大。 

三、真敬虔的其他德行 

从前面的讨论可以推断，当神的旨意被遵守，真敬虔还具备三个至荣至优的德行，就是

恒久、坚定、多寻求遵行神的旨意。我们倒过来讨论这三点。 

（一）教我们多遵行神的旨意 

真敬虔竭力寻求神的旨意不为别的原因，只因那是神的旨意。它教我们不得把持哪怕一

个罪，不可将之当作宝贝似的抓住不放，而要禁戒一切罪，因为主憎恶并禁止一切罪（诗

119:101）。它也教我们不得忽略哪怕一个美德或基督徒应尽的本分，像驱逐一个被弃的人。

我们应看重并遵行所有的美德，因为众美德是圣灵所喜悦的，是祂所吩咐的。 

敬虔人不会像希律，一面乐意去做约翰教导的许多事，一面固守某个心爱的罪。敬虔人

会像大卫一样，禁止自己的脚走一切的邪路。敬虔人不像假冒为善的以色列人，向神的仆人



16 

保证会遵行他奉主名领受的一切教训，但在明白神的旨意后却拒绝服从。敬虔人像亚伯拉罕，

努力履行自己的所有本分。这就是使徒说的“多作主工”（林前 15:58）。 

有人选择不这样做，他们拥抱某个美德或本分，但忽略或完全无视另一个美德或本分。

例如，有人受了洗，也让儿女受了洗，但不愿意领圣餐。有人独自祷告，但不劝家人祷告，

不和家人一起存敬畏主的心祷告。这种人并不顺服神的律法，而是论断律法（雅 4:11），

擅敢减损和弃绝律法所称许的任何事。 

还有，有些人虽然止住了某些罪或一时的恶念，但依然紧紧抓住心头某个珍爱的罪，这

种人也是不顺服神的话语。例如，有人不行淫、不赌博，但并不克制自己在餐桌上狂饮、讲

闲话、心怀苦毒、与人争竞。他们并不是真顺服，因为这也是神话语所禁止的罪。诚然，这

种人已经开始评断神的律法过于狭隘，做了律法的论断者。他们的行为不能得神的喜悦，他

们的态度定他们有罪，这罪就是违背了所有的诫命。 

敬虔人却有不同的心志。他真诚而竭力地克制自己不犯任何罪。他不断与他不愿意犯但

却缠累他的罪争战。他哀叹、谴责、抵挡、竭力剪除身上的罪。他实践他能行的一切美德和

属灵本分，并使用神提供的方法，努力培养只有通过长期实践和花费大量心血才有可能养成

的美德。 

相比之下，不敬虔的人在这方面极度匮乏。他们就像希律，以为在许多事上悔改就是行

得够好，但他们依然怀抱某个罪，像一个无意放手的爱恋者（伯 20:12-13）。他们应留心

受警戒，思想自己行为的后果。只要他们还坚持不离弃神最憎恶他们犯的那罪，他们就不可

能与神和好。这与淫乱事件类似。如果要一个体面人与他行淫的妻子和好（这位丈夫极其敌

视妻子多次行淫且依然迷恋的对象），她应当首先抛弃情人，与其断绝关系。 

（二）教我们坚定遵行神的旨意 

我们不单在得到安慰、利益或名誉时，或在一切都顺遂时，要遵行神的旨意。我们在预

料只会遭受极大损失、世人的忘恩或羞辱时，实际上在四面受敌时，也要遵行祂的旨意。真

敬虔教我们置神的旨意于快乐、利益或名誉之上，愿意行神喜悦的一切事，不管得到的是感

谢还是忘恩，是荣耀还是耻辱，是利益还是损失。使徒称此为“务要坚固，不可摇动，常常

竭力多作主工”（林前 15:58）。 



17 

真敬虔教导沙得拉、米煞和亚伯尼歌这三个敬虔人回答尼布甲尼撒王说：“即便如此，

我们所侍奉的神，能将我们从烈火的窑中救出来。王啊，他也必救我们脱离你的手；即或不

然，王啊，你当知道我们决不侍奉你的神，也不敬拜你所立的金像！”（但 3:17-18） 

使徒保罗有同样的心志（林后 6）。凡坚信耶稣、守神诫命、不看重自己的性命以至敢

于殉道的敬虔人，都有这种心志。诚然，只有好土能持续“忍耐着结实”（路 8:15）。真

正敬虔的义人就是这好土。请听先知怎么说：“他论自己的父母说，我未曾看见，他也不承

认弟兄，也不认识自己的儿女。这是因利未人遵行你的话，谨守你的约。”（申 33:9） 

忠心侍奉神的真敬虔人，显然他们的敬虔实践不是只在属世意义上的敬虔（即敬虔带来

回报），而是把敬虔本身看为大利。即使敬虔带来属世的巨大损失，他们也坚定不移地持守

敬虔。这就证明，他们是为了敬虔的缘故而爱敬虔。 

一个人每次遇到阻力就放弃侍奉神，那他实践的是多么糟糕的信仰！一个仆人只在诸事

顺意时服侍主人，困难一来就抛弃主人，你会怎么看待这个仆人？所罗门的箴言诚然适用于

此：“你在患难之日若胆怯，你的力量就微小。”（箴 24:10）这种人像不忠诚的士兵，看

到敌人迫近，就背对他们的官长，悄悄后退逃跑。 

只在与许多人同行时才坚定走神的道路，这种人也应注意。一旦众人想要不同的东西，

比如吃吃喝喝、又嫁又娶等大肆宴乐之事，他们就缺少抵挡的勇气。他们容许自己随着当下

混乱的洪流飘来荡去。在神最需要他们侍奉，在祂要求和期待被尊崇、被侍奉的情况下，他

们把祂抛弃。这种人必不能“忍耐着结实”（路 8:15）。 

（三）教我们恒久遵行神的旨意 

这意味着不只是偶尔遵行，比如在我们属灵热情高涨，或情绪良好的时候，就热切、殷

勤、恒久地遵行神的旨意；在其他时候，比如我们情绪不佳的时候，就常常放任自流。真敬

虔教导我们，在主里始终坚定不移乃是智慧的正道。真敬虔确保我们尽心侍奉神，并使我们

定意永远归属于主。就像旧约中的希伯来奴仆，甘心乐意将他的耳朵在门上刺透，为了永远

做奴仆侍奉神（出 21:6）。 

敬虔的生命不像早晨速散的甘露（何 6:4），而像流出活水的泉源（约 7:38）。它真是

不死不灭的生命，从今生开始，持续到来世，直到永远。如主基督所说：“我实实在在地告



18 

诉你们，人若遵守我的道，就永远不见死。”（约 8:51）大卫以敬虔的灵呼叫主说：“我

要常守你的律法，直到永永远远。”（诗 119:44） 

不恒久实践真敬虔，动辄放弃，然后被世俗缠累，这种人就像狗转过来又吃它所吐的，

猪洗净了又回到泥里去滚（彼后 2:22）。他们“有敬虔的外貌，却背了真敬虔的实意”

（提后 3:5）。很明显，他们不比狗好多少，只因腹中疼痛难忍才暂时离弃污秽的罪。他们

和猪一样只是洗去外面的污秽，里面并无改变。然而，凡真正领受敬虔实意的人，就恒久敬

虔到底。他们在主里大有欢喜，并和被主问道是否要离弃神的彼得一样回答说：“主啊，你

有永生之道，我们还归从谁呢？”（约 6:68） 

第二篇 抵挡敬虔的黑暗国度 

 

现在应当清楚地知道，实践真敬虔为什么决不会徒劳无功。敬虔的实践就像手术、用药

或法律的实践一样，不会是毫无价值的操练。确实如此！仅仅装出一副敬虔的外貌，模仿敬

虔的样式，就和伪造艺术品一样，演得惟妙惟肖的，都是狡诈的恶人。诚然，圣经称他们为

假冒为善之人（hypocrite，太 23:13），该词在希腊文原文是指：那些有本事在舞台上扮

演角色的人。我们必须留心观察，在生命中彰显和证明敬虔的实质（不只在口头或外表上，

而是真实在行为和诚实上），到底意味着什么。 

许多人对此不以为意，认为敬虔的实践就只包括承认基督教信仰、勤去教会、勤领圣餐、

谨慎不犯令人厌恶的罪、与邻舍和睦相处等等。他们就是如此自欺，很快就自以为敬虔了，

实际上他们有的只是敬虔的外貌。如果不想在这重要的事上自欺，就应当承认敬虔的实践是

非常艰难的行动，它像好酵在面里扩散，直到弥漫至生命的每个角落，整个思想和行为都被

它充满。 

因此，为了实践真敬虔，我们有必要采纳良谋，付出极大的殷勤，保持极大的忠心。具

体说来应注意三个方面，每个方面应究其本质来察验。 

⚫ 抵挡真敬虔的黑暗国度（本篇） 

⚫ 促进真敬虔的恩典国度（第三篇） 

⚫ 抵挡黑暗国度、坚固内在恩典国度所须遵从的神圣引导（第四、五、六篇） 



19 

我们首先来看黑暗国度。诚心实践敬虔的基督徒应首先留意一个对象的存在，就是强大

不可分割的属灵黑暗权势（太 12:26；西 1:13）。它对抗和围攻每一个实践真敬虔的人，设

法阻挠和挫败每一个圣工。要注意，它里面充满诡诈、谎话和背信，因为它是在黑暗中开展

它的事工。它又毒又苦又残忍，里面满是凶残的邪灵，昼夜游荡不停，不知疲倦地催生一切

不敬不虔，图谋败坏人的灵魂。 

黑暗国度以埃及的国度为预表。只要想想，埃及的权势是如何强烈反对和阻挡神拣选的

以色列民，不肯放以色列人离开向他们的神守节（出 5:1），要让他们继续为其做苦工。再

看后来，埃及人是如何疯狂追赶以色列人，要使他们归回先前所受的奴役（出 14）。这也

是基督徒实践真敬虔时要遭遇的。基督徒刚决定要全心侍奉神，黑暗国度就被激动起来阻挡

他，好像严酷的狱卒发现囚犯企图逃跑，就立刻起来制止。人真正成功摆脱罪的捆绑到什么

地步，黑暗国度就阻碍他的努力、调动一切强制手段抵挡他到什么地步。倘若可行，它会竭

力争取把人重新捆绑。它如同狱卒，当囚犯被拴牢，狱卒就保持平静，当囚犯挣脱桎梏逃出

监狱，狱卒就动员合城及其四境来抓捕他。同样，当黑暗国度一旦发现人正在逃离罪的捆绑，

将要侍奉我们的神，它就被强烈唤醒、被惹动到极点。 

要注意，黑暗国度最重要的盟友是信徒的三大属灵仇敌：魔鬼、世界、和我们属血气的

肉体，圣经称其智慧“乃是属地的、属情欲的、属鬼魔的”（雅 3:15）。这些仇敌狡猾凶

猛、不知疲倦，千方百计找寻每个可能的机会使软弱者犯罪，重新被罪捆绑。而黑暗国度执

政掌权的全部权能和统治就基于此。与黑暗国度结盟的三个仇敌昼夜游荡不停，设法将我们

陷入罪中。仇敌从不错失或放过任何一个引诱和试探我们的机会。仇敌利用我们拥有的一切，

利用每一件事和每一种环境，来诱使我们犯罪。我们的心思意念、情感、记忆和良心，我们

的眼耳口舌、手脚和一切所行，都为仇敌所关注。无论我们承担或着手什么，尝试和计划什

么，属灵的仇敌总在设法败坏我们。 

当我们从事祷告或施舍穷人、探访病人、对邻舍行善等属灵活动时，仇敌也都在场。当

我们做工时，稍微放松时，享受快乐时，准备饭菜招待朋友时，购买吃穿用度时，仇敌就在

我们身边徘徊。当我们在自己的位分上指挥或被指挥时，开口或沉默、入眠或醒起时，仇敌

就在近旁逗留。此刻我们正处理公事或私事吗？我们正谈话、就寝或起床吗？我们正与一群

人共处或独处吗？不管我们处顺境还是遭逆境，被称赞还是被责备，被尊敬还是被藐视，事

情做得圆满还是不尽人意——总之，不管发生什么，属灵的仇敌总环绕我们四周，或蛰伏在



20 

我们里头。黑暗国度的战士时常埋伏起来，抓住每个机会欺骗我们，要使我们陷入罪里（伯

18:8-18）。 

你可以确信，这样一个抵挡真敬虔实践的黑暗国度是真实存在的。你诚心渴望实践真敬

虔吗？那么你就必须特别注意它的存在，你需要时常防备。许多人实践得不好，诚然是因为

没有预备好，来面对极力抵挡敬虔实践的强大力量。他们幻想可以轻松达成，但事实绝非如

此！所以不难理解，有如此多极其狡猾、凶猛、不知疲倦的仇敌，却不防备、不充分认识、

也不分外谨慎，就不可能使自己的灵魂免于沦丧。 

美丽的拉亿城被突袭（士 18:27），难道不是因为它从未想过自己会被诡诈强大的仇敌

围困吗？或者是意识不到强敌的存在，所以根本不为防御做任何准备吗？这正是发生在那安

居无虑之民身上的事。他们不知道属灵的仇敌埋伏着从四面围困他们，要夺取他们的灵魂。

他们活得好像没有这回事，当然，这必将导致许多灵魂灭亡。许多本来期盼上天国的人却下

地狱，必是出于此因。当为时已晚，他们惊诧地发现自己被丢在外面的黑暗里。他们在今生

从不关注这种可能，尽管传递神信息的人曾明确告知他们，黑暗国度企图要大大倾覆他们。

既是如此，又怎会有别种可能呢？ 

亲爱的朋友，请仔细思想：这凶恶的魔鬼不正如圣经所证实的，总在黑暗里如同吼叫的

狮子遍地游行，寻机吞吃我们的灵魂吗（彼前 5:8）？全世界不都卧在那恶者手下（约壹

5:19），总想设法用其追随者玷污我们（雅 1:27），引诱我们偏离正路吗？我们属血气的

肉体不是按其本性，像古时的以色列民，总是走岔路，抵挡圣灵吗（诗 95:10）？软弱之人

岂不应该留心此事吗？若不加以抵挡，他能指望逃脱吗？必定不能！一个迟钝、怠惰、属肉

体、无虑、不在意任何属灵之事的人，与整个由狡猾凶猛、不知疲倦、充满毁坏的灵组成的

王国相比，两方力量之悬殊，谁会看不出来结果呢？可悲的是，我们发现太多不明白的人，

在本国到处都是！ 

故此我们断定，人若非热心积极、努力殷勤、谨慎抵挡这黑暗的国度，就不可能从败坏

和灭亡中得救，更不可能全心全意实践真敬虔，我们应留心于此。魔鬼越将此事向我们的眼

隐藏（他总是试图不让我们怀疑到他的头上。在他开展黑暗之工时，就让我们放松戒备），

我们越是需要拿起兵器抵挡他。他总设法在暗中做工，让我们意识不到黑暗国度的存在，这

样它发出致命打击就会容易得多。接下来我们将细致地讨论三大黑暗国度盟友的特征。 



21 

一、属血气的肉体及其三只角 

论到肉体，我们知道人性与生俱来的堕落败坏（诗 51:5），使我们倾向于每一种恶，

使我们没有能力行任何善。这也包括败坏的罪人在罪恶生命中不断加增的败坏，和不断加深

的罪的权势（耶 13:23；结 18:30-31；来 12:1）。 

属血气的肉体是一个罪孽深重、无法无天的邪恶怪物，各种败坏隐藏其中，完美配合我

们个人的性情和境况，和我们捆绑成为一体，不分你我。这样，肉体就玷污和败坏了我们里

面和我们周围的一切。我们若想保持不受其伤害，就必须时常对它防备。这个极具破坏力的

可怕怪物特别长有三只毒角，若不及时采取行动抵挡，就会给许多灵魂造成致命伤害，使真

敬虔全然倾覆。这三只角分别是：属肉体或血气的心思、邪恶的欲望、堕落的良心。 

（一）肉体的第一只角：属肉体或属血气的心思 

如神的话语所启示，这只角坚决反对神的智慧和谋略，因此被着重描述为“与神为仇”

（罗 8:7）。它狂妄到认为，神在祂话语中要求的敬虔实践纯属癫狂和愚拙（王下 9:11；林

前 1:18）。过圣洁生活的愿望，正如第一篇中所描述的敬虔实践，在它看来不过就是装正

经，是律法主义和假冒为善。属肉体之心决不接受让一切事情屈从、让步、降服于对神的侍

奉，为要把实践真敬虔放在首位——决不可能！恰恰相反，它想让真敬虔或者说让每件事都

屈从、让步、降服于它自己的计划和追求。 

事情就是如此！属肉体的思想自己设计出一套基督徒生活方式，幻想以此能让神和人都

满意。它愿意做神规定的某些事，比如施舍钱财给穷人、去教会，甚至领圣餐。然而神规定

的其他事，比如引导家人敬畏神，经常探访病人、安慰穷人，则被视为不必要或不重要。属

肉体的人拒绝这些事，对它们没有丝毫的兴趣。然而，他自己所选择的事，他看为是唯一正

确且合理的基督徒生活方式，断定这是美德与智慧兼备的生活方式，除此之外的事都被他称

为不诚实、装正经、思想狭隘、盲信或假冒为善。但凡不符合他自己认可的模式，他就认为

是不冷不热、糊涂怠惰或不敬虔。这等人实在愚昧，用错误的理由欺哄自己的心，因此正如

使徒雅各所说，基于这些理由可以看出，“这人的虔诚是虚的。”（雅 1:26）属肉体的人

让神的话语服从自己的思想，照自己的理解任意摆布，而不是让自己的心思意念降服和从属

于神的话语，好被神的话语夺回（林后 10:5）。属肉体的理性固执并绝望地紧贴着属肉体

的心思，如同强盗拼命抱住绞刑架。属肉体的人不能自行脱离他的思想，除非倚靠圣灵的能

力。 



22 

有如此多属世的智慧人，拒绝听从使徒教导，他们被败坏了。使徒说：“人不可自欺。

你们中间若有人在这世界自以为有智慧，倒不如变作愚拙，好成为有智慧的。”（林前

3:18）属世的智慧人也不用心去读神的话语，即便那是神的智慧。他们倚靠自己虚浮的聪明

（箴 3:5），所以学习也是徒然。哦，被自己堕落肉体的这只角所毁灭的灵魂，是何其多啊！

因属肉体之心的虚假教导而失丧的人（后面将详细研究），与被肉体的邪情恶欲所败坏的人

（接下来就探讨），究竟哪种更多，还真不好说。 

（二）肉体的第二只角：肉体的恶欲 

肉体的恶欲是人乖谬的意志和愿望，不仅抵挡神的旨意，还经常违背人自身思想的引导。

人被肉体的恶欲之火焚烧，就放肆去行他自己都承认是错谬、邪恶、虚妄无益的事（多 3:9；

犹 1:10）。这只角把许多人带到有害欲望的沉重压迫和奴役之下：有人醉酒，有人淫乱，

还有人贪婪或营私。不管他们的行为被反对是多还是少，愿望合不合公义，这些事仍都会发

生。不论对事情的善恶有无争议，他们都固执并致力于追求特定的私欲。这私欲胜过一切理

性。这种人从心里说，用行为表明，就神的律法而言，“我必不顺服这条道路”（参耶

2:20）。他们说：“我们要挣开他们的捆绑，脱去他们的绳索。”（诗 2:3） 

肉体的恶欲极尽谄媚，不断催逼人去得到它想要的。如同大利拉之于参孙，即使会葬送

神力，他也要留住她。恶欲若被拒绝，就极其顽固无理。恶欲不愿被说服，不肯受安抚，除

非得到满足，像拉结对丈夫说：“你给我孩子，不然我就死了。”（创 30:1）如果仅止于

此，那倒还好。不幸的是，我们越试图安抚，这欲求就越强烈。安抚者也试图喂饱欲求，就

越落入恶欲的魔咒，需要每天都满足它；人越是如此，他就越发欲火攻心（罗 1:27）。因

此许多灵魂遭受了这恶欲之角的致命伤害。 

（三）肉体的第三只角：堕落的良心 

当一个人因着错误的心思或肉体的恶欲干坏事时，属肉体的败坏良心就来哄骗他，说他

所做的实际上并不算太坏，神不会为此丢弃他，毕竟神有恩典，人都会犯错，但神有怜悯，

祂会施恩赦免所有人。良心堕落的人还说，自己可能有某些过错，但也有某些美德作为弥补。

他们自认为不是最坏的罪人，神多半会略过他们不予计较，把他们和其余人一起拯救，因为

他们毕竟不是土耳其人或异教徒，而是常去教会的受洗过的基督徒。 



23 

堕落的良心就是如此谄媚一个罪大恶极的可怜人，把他摇入麻木不仁的梦乡，仿佛他的

救恩相当稳妥。而事实远非如此。即使一个可怜人被私欲驱使变得轻浮浅薄、蛮横放肆，即

便他不与家人一起祷告，或指导家人进行家庭教理问答和家庭灵修，即便他不严肃对待自己

私下的祷告生活，不勤读神的话语，疏忽圣经的默想；是的，即便他不按基督徒的方式教导

别人，不在必要时劝诫或安慰别人，属肉体的良心也会来谄媚他。即便未尽到上述本分，疏

于按基督的劝诫警醒祈祷（可 13），毫无顾忌地放任自己活在世俗中，被属世的欲望挤住，

属肉体的诡诈良心仍会来宣告这犯罪的人无罪，说：“看哪，没问题的，最终都会万事大

吉。”这种事屡见不鲜。 

如果良心稍有觉醒，开始控告人的罪行，那么败坏肉体这头恶兽就试图迷惑人，用许多

属肉体的娱乐消遣转移人的注意力：或吸引人去酒馆，或使人沉迷于各种游戏，让良心变得

麻木。此计确实奏效，扬声的良心被压制沉默，而罪的问题却一点没减少，反而变得更大。

这样的人就像习惯醉酒的轻薄之人，在各家酒馆欠下大笔债，当被要求偿还时，就转到别家

尚可赊欠的酒馆，把问题压下去，虽然都知道这于事无补。因为到了下一次，他们将面临更

严厉地警告，更坚决被要求还债。堕落的良心也是如此劝人掩盖问题，叫人不要理会问题的

存在，良心之角就如此把他们摇进梦乡，彻底败坏许多的灵魂。属世之人的良心“正说平安

稳妥的时候，灾祸忽然临到他们，如同产难临到怀胎的妇人一样，他们绝不能逃脱。”（帖

前 5:3）这就是败坏肉体的本性。显然，如果我们想要好好实践敬虔，就应该谨慎看清这一

点并加以防范。否则，我们断不能逃避永远的刑罚，被赶逐离开主的面。 

二、邪恶的世界及其三只角 

邪恶的世界就是属世之人普遍性的共同行动，这包括属世之人的生活方式和行事为人，

使徒称之为“今世的风俗”（弗 2:2）。这是格外强大而危险的灵魂之敌，它有力地兴起，

抵挡真敬虔的实践者。它特有的三只角给许多灵魂带来致命的伤害，把许多不加防范之人心

中的敬虔彻底推倒。这三只角分别是：错误的风俗传统、错误的名人榜样、错误的奖赏和报

应前提。 

（一）世界的第一只角：错误的古老传统风俗 

这类风俗与劝诫我们“不要效法这个世界”的真敬虔实践全然对立（罗 12:2）。其要

求我们所做的恰好相反：要效法这个世界。世界认为由于我们不效法它，令它蒙受极大的不

公。它强烈要求我们完全彻底地维护和遵守古老传统风俗，不容其被审查和检验对错。它直



24 

截了当地宣称旧有的传统风俗仅仅因其古老性，就必须不断被维护和实践，无论它们是哪种

类型。因此，对那些发现属世古老传统有违敬虔实践，并致力于将其消除的人，世界就轰轰

烈烈地抵挡他们，立刻抨击和毁谤他们，给他们贴上律法主义者的标签，说：“如果让这些

人为所欲为，一切都会被破坏殆尽；只要法律许可，必须尽可能提防、阻挠、挫败他们。” 

世界用这只角维护了许多公然藐视敬虔的错误惯例，就如偶像崇拜、异教的庆祝活动，

以及早该被废除的邪恶节日。这些传统为醉酒和轻浮的舞蹈大开方便之门。在婚宴等宴乐场

所，我们总能看到人们沉醉于跳舞唱歌，从来不会良心不安和严肃地反省自己！即使如今有

福音的光照，人们依然保持着一种古怪的婚礼风俗：新郎新娘连同众人就在布道中间大步走

进教堂，或者是在庄严的教堂礼拜已经开始之后才入场就座。2看看订婚期间的女子不参加

教会礼拜的传统。再看看邀请不知底细的教外人士成为孩童受洗的见证人（即教父教母，只

要是亲属，就不管他们可不可靠）。还有做父母的为等候见证人到来或迁就对方的时间，而

随意推迟孩子的洗礼，即使周围就有公认虔诚的基督徒，也宁可舍近求远。3许多在这些事

上昏聩的罪人是明显敌挡神的旨意，还反倒论断那些质疑自己的人心胸狭隘，视之为极端分

子。 

如此，世界利用古老习俗的闪亮外表，成功地把糊涂人引诱。那些仍愿被视为好基督徒

的属世糊涂人甚至认为，现今世界——（圣经称“全世界都卧在那恶者手下”，约壹 5:19）

——沿用的古老传统风俗，实际上比永远长存的神圣真道更体面，更权威和更尊荣！所以当

圣经清楚明确的阐释被否定和无视，属世者不加反对，也不放在心上，反而看重一切披着世

界古老传统风俗外衣的事物，不敢对此修改分毫，即使他们分明看到（如果他们愿意看），

在以色列，也就是在基督徒和神的百姓中间，有许多传统风俗绝对不是“雅各神的典章”

（诗 81:4），实质正与雅各神的律法相抵触。属世之人理应十分清楚，那些惯例或规矩毫

无价值，与我们神的预旨和王权相比，没有一条算得上数！那些传统风俗没有一个具有合法

性，因为尽管它们很古老，但它们都与神古老的话语为敌。 

（二）世界的第二只角：错误的杰出名人榜样 

世界使用许多人来残害灵魂、阻碍敬虔。世上到处都有厚颜无耻、行不正确及不合宜之

事的显赫名人，至于忽视自身应尽本分的大人物那就更多了。世人并不关心这些人行事是出

 
2
 在 17 世纪的荷兰，婚礼通常在周日举行，与正常的敬拜仪式连在一起。 
3
 子女洗礼仪式中由见证人或担保人（或称教父教母）陪同父母的传统，直到 18 世纪都在荷兰改革宗教会内被允许，只要

确保是敬神者即可。多特会议（1618–1619）信经第 57 条说：“会集若在父亲以外添加担保人或见证人参与洗礼（此风俗

不易变更，本身不会引来异议或伤害宗教感情），受选者理应是认同纯全教义、有虔诚行径之人。” 



25 

于隐秘的堕落良心，或是仅仅出于人类的弱点。榜样做什么都好，其他人跟随其后准没错

（诗 106:35；约 7:48）。 

世界说：看哪，这些人对婚礼上的交际、快活4没有丝毫顾虑，他们也在集市和狂欢日

中尽情欢乐。他们不介意把自己的儿女许配给罗马天主教徒或信奉异教之人。这些在世界口

中值得尊敬的体面人，对不常去教会、忽视领圣餐、不全家学习圣经等等表现得毫无顾忌。

他们认为严守主日的做法过于拘谨，妨碍他们外出兜风或预备盛宴。他们让请来的贵宾为主

日的盛大私人晚宴放弃下午的教会礼拜。5世界却说这些是聪明、体面人，是虔诚、可敬、

受欢迎的公民！说他们和其他人一样看重自己灵魂的得救，肯定不会做危害自己灵魂的事！

世界指责反对者只会让人扫兴，倡导的不是真敬虔，不过是顽固、假正经和假冒为善而已。 

要注意，世界很清楚怎样用这只角伤害许多灵魂，大大拦阻真敬虔。因为错误榜样的影

响，糊涂可怜的人变得胆大妄为。他认为如果他能拉出一个和他一样做过或忽视过某件事的、

备受世人推崇和欢迎的名人榜样，他也就无可责备了。如果有人抗议，或他的良心控告他，

他就提醒自己，以此为自己辩护：“好吧，我不是独一个，人人都这样做。”  

因为世上的假榜样，罪在世人中间肆无忌惮，以致人们有时甚至藉着庄严承诺、击掌起

誓、喝烈酒来确保自己非作恶不可。在假榜样的蒙蔽下，世界充满无耻的作恶者，因为人人

都被鼓励比别人更多作恶。顺应普遍潮流总不会让人窘迫，人们互诉赞扬、尊敬和感激的话，

而真正应得的却是羞耻和窘迫。这给真敬虔造成无尽的亏损，我们应当提防被假榜样之角刺

伤。 

（三）世界的第三只角：错误的奖赏和报应 

邪恶堕落的世界憎恶敬虔，并且竭力帮助和助长不敬虔——至少是以暗中的方式。因此，

它威逼恫吓那些诚心想要公开持守敬虔的人，就像扫罗对他的臣仆那样（撒上 22:7-8）。

世界的方式是在释放一种信号：敬虔人若要坚持自己的路，就绝无可能在世上成就大事。事

实上，它试图劝他们相信，凡选择敬虔之道的人无论到哪里都不受欢迎。它说他们不是活在

一个应当（按我们所讲的方式）严格实践敬虔的世界里。如果他们依然坚持，它就公然威逼

恫吓，说他们没有腾达的指望，永远得不到擢升，人人都会反对他们，他们会被排挤，被斥

为假道学，而其他人则享受最好的一切。反之，世界会把一切应许给那些愿意效法和适应世

 
4
 “婚礼上的交际、快活”，指在婚礼的仪式和招待中附和世俗的惯例，通常涉及跳舞和狂饮。荷兰二次改教运动中的神

学家都对此予以谴责。 
5
 在泰林克的时代，大多数改革宗家庭都会在周六简单预备主日的餐食。守安息日不太严格的家庭有时会邀请亲属享用一

顿丰盛的主日大餐，因而无法参加主日下午的敬拜仪式。泰林克为这种做法感到惋惜。 



26 

界的方式、把自己塑造成社会生活的规范、认同一切属世价值观的人，世人无论老少都会欢

迎和喜爱他们，他们一路都能得到有权有能者的示好和帮助（民 22:7,16-41）。 

邪恶的世界就是这样运作的。它并不止于单单在口头威胁，而且真实地对许多人实施它

所威胁的，甚至把不效法、不服从它的人归为无用的废人。我们看到，对于那些以正直和诚

实实践真敬虔、照着侍奉神的本分确定和安排个人的事、让大事小事全降服于神旨意的人，

属世之人不愿与其合作，世人为其冠以“不配合”的恶名，而事实上他们是最友善、最有教

养和最有爱心的一群人。邪恶的属世之人相信，信徒侍奉主的一切殷勤工作，都是为了羞辱

他们的闲懒、不冷不热。所以属世之人不喜欢与敬虔之人同在，看见敬虔人就厌恶。 

另一方面，对那些效法世界的方式敬拜神、照世界的观念调整和适应的人，属世之人就

给予奖赏和支持。一些圆滑的基督徒学习容忍这种傲慢和淫乱，就失去了对真敬虔的关切，

也不再责备他人的过错。他们看见可怜的世人败坏自己的灵魂时保持沉默，是的，他们甚至

用笑脸给予鼓励。这样的人随时随地都会被追捧欢迎。当然，属世之人会喜欢这种善变之人

所表现出敬虔的程度。因为世人认为这些人才是敬虔之人，就是那些既不责备也不警告他们

世俗行为，并把他们全然错误的生活方式和行为视为美善虔诚的人。而只有那些偏狭专横之

辈才会告诫他们必须加倍殷勤实践真敬虔，好得享真敬虔而来的称许和安慰。 

所以真敬虔的实践者根本不受世人尊重，他们的努力得不到奖赏和支持，而按世界样式

建造敬虔之人却受各样热烈欢迎和援助。正因这不公且悖谬的奖赏和酬报，许多灵魂大受伤

害，真敬虔被严重压制。因此，凡诚心想要实践敬虔的人，必须充分武装自己，以抵御这些

刺人的角。我们将在探讨恩典国度时进一步挖掘这一主题。 

三、魔鬼及其三只角 

提到地狱的魔鬼，我们是指一切“执政的、掌权的、天空属灵气”的邪灵（弗 6:12），

他们“在悖逆之子心中运行”（弗 2:2）。邪恶领域的元首和管辖者名为别西卜，通常被称

为魔鬼（太 12:24）。地狱的魔鬼，连同他可怕的使者和邪灵，是我们极为恐怖的仇敌。他

恶毒狡猾至极而且大有能力，做起工来毫不懈怠。他昼夜埋伏要害我们的命，他不能餍足，

像一头饿极的狼或熊，吞吃的灵魂越多，就越狂暴嗜血。令此仇敌更具危险和伤害性的是，

还有世界、我们自身的败坏站在他那边与他同工，对付我们赤裸无防备的可怜灵魂。如何利

用他的盟友毁灭越来越多的灵魂，魔鬼再清楚不过了。他就像残忍的法老，将世界和我们的

败坏用作它的军兵车马，来追捕、抓获、毁灭我们。狂怒的地狱魔鬼有三只尤其可畏的灭命



27 

之角，他确实用属鬼魔的、不道德的内在试探，用虚假的教义及其实施，用强烈的逼迫和谗

谤，致命地伤害许多灵魂并压制真敬虔。 

（一）魔鬼的第一只角：各种邪恶的试探 

撒但使用许多邪恶的内在试探和扰害人的心思意念，就像火箭来攻击和伤害人的灵魂。

这些可归为三类：从人自身的败坏冲动中挑动和激发的试探、外在的属世之事引发的试探，

以及其他条件下在人心中激发的试探。 

1.魔鬼从人自身的败坏冲动中挑动和激发的试探 

撒但极力探查每个人，找出各人因其特有的身体状况、教育程度以及习性嗜好而最倾向

会犯的罪。据此，它借助于邪恶的暗示、败坏的想象和骇人的沉思来煽动人的堕落，不断诱

使他去犯他本身最倾向的罪，不管是吝啬贪婪、性方面的污秽、傲慢自大或别的什么罪。于

是人开始感到肉体的邪情恶欲渐渐在他里面发热直至沸腾。他经历某种异乎寻常的强烈刺激，

就贪行某种污秽、报复或发怒。这就是撒但的火箭暗暗搅动挑起的。 

所以使徒告诫我们要警惕不义的怒气，紧接着说：“也不可给魔鬼留地步。”（弗

4:27）使徒教导我们，是魔鬼在煽动怒气不断升级。其他罪也是一样。但愚蠢的人往往对此

并不留意，魔鬼也试图从他心中除去这种意识，他只会把原因归为自己的血气变得强盛了一

点，而他正在更努力、更顽强地与罪争战。这一切其实都在属灵仇敌的掌控之下，他操纵并

驱使那人行他本就倾向去行的事。撒但在暗中行这事，所以不被发觉。脆弱的人既没有智慧

也没有能力抵挡魔鬼的这类火箭，如同口渴的牲畜被领到水桶旁不可能忍住不喝水。人若想

避免犯罪，诚心实践敬虔，就必须小心留意这一点。当他感觉自己的肉体越发渴望某件事，

尤其当他发现这种欲望在驱策他，他的激情似火燃烧，他就应当留意自己已经落入撒但的利

爪之下，他务必要向后跳出，要确保自己不至屈服，否则就会被毁灭了。诚然，他越被撩动，

就越要保持警惕。 

此外，我们还应仔细注意撒但拥有的另外三支火箭，分别是：绝望、自负的幻想、懒惰。

撒但并不经常射出这些箭，但当他看到一个人开始关注自己永远得救的事，他就用上这些箭。

在设下埋伏、伺机欺哄时，他发现他们有的悲观，有的乐观，还有的介乎两者之间比较随性，

就根据人的特征发射这些箭。 



28 

撒但利用绝望和怀疑攻击第一类人——悲观者。他设法向他们隐瞒神的怜悯，试图欺骗

他们相信，神的公义是如此严格苛刻，以致于基督的善功都无法获得。他暗示他们的罪又多

又重，所以他们没有指望（结 33:10）。他常这样残忍地折磨和恐吓悲观者，令他们看不到

安慰，因没有盼望而屈服。除非人开始注意到撒但的诡计——“他从起初是杀人的……因他

本来是说谎的”（约 8:44），意识到这只是它的火箭，否则绝望者不能获救。 

撒但用妄望和幻想攻击第二类人——乐观者。他欺骗他们相信上天堂是世上最容易的事，

你只需一字一句地说：“主啊，开恩可怜我这个罪人！”，就能获得天堂。他用这句话，把

“神的恩变作放纵情欲的机会”（犹 1:4），劝服那些飘飘然坚信自己已蒙召得自由的人，

滥用他们的自由作为肉体犯罪的机会。他向他们隐瞒神对罪的严厉，说服他们神有丰盛的慈

爱、主基督接纳一切罪人。他还教导他们，说他们的罪不像传道人想要他们所相信的那样严

重。他把自己幻化成光明的使者，应许他们品尝来世的权能（来 6:5）。他们似乎尝到属天

的喜乐，所以更加坚固他们的幻想。不管传道人如何多多警戒和传讲批评他们的信息，对他

们都毫无影响。他们心想：“我知道我所知道的和我所经历的，没有人能将其夺走。我知道

我和神最好的儿女一样好，我不是感觉得到圣灵在我心中安慰的印记吗？”因此，除非看到

撒但的狡诈奸恶，学会防备幻想的火箭（它用它致命地伤害了许多灵魂，重重地压制了真敬

虔），否则乐观者不能获救。 

撒但攻击介于前两者之间的第三类人，是基于他们随性的性格施以试探，使他们的心冷

淡。他对他们说：“看哪，上天堂或下地狱之事在这个世界引来多少无谓的纷扰！有些人因

此那么苦恼，有些人因此那么欢喜，所有这些都是随着自己的想象。实际上，得救与否无关

紧要，也不值得瞎忙活。真的不值得让一个可怜人绞尽脑汁！我们很清楚，可怜人就此能做

的实在不多，上天堂或下地狱这大事从来不会交到普通人手中，‘这不在乎那定意的，也不

在乎那奔跑的，只在乎发怜悯的神。’（罗 9:16）至大的神将此事的分配权留给自己，祂

会照自己的喜悦对待世人。”魔鬼还对他们说：“神真是美善的神，而你毕竟不是最坏的罪

人，所以一切最终都会好起来。你担心来担心去，对你有什么好处？让事情顺其自然吧！一

切都有主照顾。你只需在世事变迁中尽好本分，你来世的生命就会和其他人一样丰盛。” 

是的，这确实是撒但最可怕的火箭之一，它用此计谋伤害了许多灵魂，并重重压制敬虔。

人若不保持警惕，不晓得这些话来自地狱的魔鬼，是要把人领向地狱，就不能全身而退。最

大的智慧岂不就是首先关注最要紧的事吗？难道我们不该最关注最要紧的，把其他的抛到一



29 

边吗？我们当然知道，主神（永生的神就是祂，永死在祂的手中）在祂的话语中处处谆谆告

诫我们，要随从祂的意旨，要从祂手中寻求永生，才好逃离永死（结 18:31；摩 5:6）。 

2.魔鬼使用外在的属世之事引发的试探 

撒但射出许多邪恶的攻击、引诱、活动和思想之箭，不只涉及而且经常囊括今生的外在

之事。当撒但得知我们按本性或习惯最容易犯哪些罪，他就立刻针对发生在世上的事（特定

的情境）和人身上的事（人所参与的事）开展他的工作。包括：亨通的日子或患难的日子，

欢乐的时节（如婚礼日）或忧伤的时节（如哀悼日），奋斗的时节（如市场交易日）或空闲

的时节（如世人的假日），以及得大利（即福乐和利益）的情境，蒙受损失、不幸、羞辱的

情境，与美人相伴、享受佳肴美酒的情境，患病或康健的情境，人们在家里家外的劳碌等其

他数不尽的事，以及去教会、领圣餐等一切外在宗教事宜。撒但在这一切事上随处设伏，伺

机射出毒箭毒害灵魂。他暗暗玷污今生的每件事情，在各处暗设网罗，人若不谨慎自己的行

为，防备狡猾的撒但，就绝无可能安然逃脱。魔鬼除了致力于在我们周围各处设下圈套和网

罗，还忙于在暗中发动煽惑人邪情恶欲的恶劣攻击。他利用本身不分善恶之事，最大程度地

激发人的私欲以及全然邪恶的倾向和思想，不达目的绝不罢休。这些从神而来事物的美好，

在对此并不留意的人那里，诚然已被撒但利用一切机会采取的行动败坏净尽。所以每当他们

参与这些事时，就必然受害。 

具体说来，撒但善用三个特别的诱饵毁坏许多灵魂，分别是：属世的荣耀、属世的快乐、

属世的利益。在暗中毁坏的属灵仇敌魔鬼一旦获得快乐、利益或荣耀中存在的强大诱饵，就

把它们巧妙地展现在糊涂人眼前。他抛出按各人内心倾向定制的诱饵，马上就有成群吞饵上

钩的蠢鸟围上来。 

撒但这种暗中进行的邪恶侵害大有功效，引诱是那么彻底，以致他们不顾一切去做恶。

撒但的诱饵重创许多灵魂，让许多人在敬虔上大大倒退。为什么？人看见撒但的大利、快乐、

荣耀之饵，就无比激动地追着去咬，这难道不糊涂，不是对敬虔最大的破坏吗？难道经验没

有教会我们，人在这种时候不会认真听劝，对任何警戒都充耳不闻吗？难道事实不就是，将

所有过敬虔生活的想法速速抛弃，将所有属灵实践踩在脚底，就为了追求并得到那诱惑之物

吗？糊涂人决不可能平安幸存，凡不防备撒但这诡计的人，也决不能安然无恙。 

3.魔鬼凭空从人心中激发的试探 



30 

撒但无需借助于人的堕落和世界的好处，凭空抛给人邪恶的试探和意念多得不计其数，

就连曾被提到第三层天的使徒保罗都深受其害（林后 12:7）。若不对这类诡计倍加谨慎，

情感和心思就会变得极其混乱，人会在服侍神的事上不中用。有人完全不重视凭空冒出的恶

毒意念，就如大部分属世之人倾向于认为这算不得什么。而许多良心敏感的虔诚基督徒则严

肃地对待它们。因为他们相信，神喜爱人内心深处的诚实，憎恶人心里哪怕一丝一毫最隐秘

的恶念，因此他们经历了极大的愁苦。而看得合乎中道的人是少之又少。人轻看恶念，就不

会按他所当行的去抵挡恶念，他的心思会被大大败坏和玷污。但过分严肃，则又可能陷入抑

郁，灰心丧志，停止对神的侍奉。 

撒但在人心中凭空点燃的恶念主要有三种：一是亵渎神至高威严的意念，二是对邻舍或

我们自己所怀的残忍、阴毒、不自然的意念，三是关乎身体贞洁的令人厌恶和污秽的意念。

所有这些意念全都直接来自魔鬼，带有他的形像，属实可怕至极，与其具体罗列或仔细展开

说明，不如保持缄默为妙。我们只须断定，此等可怕的活动确实起源于魔鬼自己。这某种程

度上反映在我们所观察的事实中：此等恶念往往在人忙于本身无错的事，甚至专于圣洁的美

事时，突然将人胜过。 

基督徒若不想因撒但的侵害灰心丧志，因轻看恶念而沾染污秽，就应保持时刻警醒，并

牢记这些恶念是如此可怕，如此严重毁坏人，因为它们毫无疑问是撒但自己的攻击和罪恶。

我们必须圣洁地抵挡它们，万不能从它们那获得任何快乐，而是要竭尽全力将其攘除，才可

逃脱伤害。主基督是这样行，在祂面前掷出邪恶试探的撒但就不能成功地牢笼祂（太 4:1-

11；约 14:30）。 

（二）魔鬼的第二只角：虚假的教义 

撒但也用虚假和扭曲的教义作为火箭，来残害灵魂并压制敬虔。一切虚假败坏的教义归

根结底都来自撒但，他从起初就是说谎和杀人的（约 8:44）。诚然，虚假的教义无非是从

撒但辖管的无底坑里往上冒的腥臭（启 9:2）。其数目之多，无法尽数列举。 

我们不会一一列举，但会指出撒但如何使用高深智谋和许多诡计，来达到它混淆正确教

义的目的。我们应当仔细留意撒但做工的方式！祂已用计使某些曾认定真信仰的人，沦为虚

假教义的猎物。有人甚至在神的真教会中、在纯正教义的熏陶下，也仍然失丧。这些狡猾但

完全虚假的模式一般包括： 

1.打虚假的幌子 



31 

撒但试图把可怕的罪掩盖在看似美德的虚假外表下。他用这些话愚弄了许多人：把不知

羞耻的狂傲称为“坚固牢靠的信仰”，把怠惰和害怕称为“基督徒的谨慎和明辨”，把极度

的吝啬称为“忠心供养自己的家人”。这些只是数千例子中的几个，可以说明黑暗之灵是如

何装作光明天使（林后 11:14）。 

2.泼罪恶的脏水 

撒但试图用罪恶的污秽玷污基督徒荣耀的美德。防备不犯大大小小之罪的无亏良心，被

看为过分敏感的古板；一个全家共读神的话语、早晚求告主名并教导教理问答的美善有序的

基督徒家庭，则被称为纯粹的虚伪和假冒为善；我们在多人聚集的场合坦率分享神和祂的话

语所彰显的圣洁热心，被谴责为属灵的骄傲。撒但试图以黑暗之灵遮挡光明使者的情形还有

着上千种。 

3.下虚假的结论 

撒但试图从真实的教义推出虚假有害的结论，好败坏我们。包括以下三种路数： 

1）撒但从真实的教训——“就连最圣洁的圣徒也在许多事上绊跌，以及人人皆是罪

人”，推出虚假的结论，即人陷入某个罪或屈服于内心依恋切慕的某个罪，并不是什么大问

题，只要当心不要成为最坏的那一类罪犯即可。“要知道，人人都有自己特别的罪。给每个

人贴上坏标签，给他们最爱的罪打上邪恶的标记，就太严厉了。如果这样定性，肯定就没有

人能得救了”，魔鬼如是说，“人各有罪，所有人都是一路货色。”谁若质疑这一点，撒但

的追随者立马喊着说：“你们中间谁是没有罪的，谁就可以先拿石头打她。”（约 8:7）撒

但告诉我们：“你不用那么在意自己是否带着某种罪生活，因为事实无非是你有这个罪，别

人有那个罪，没有人是十全十美的。你最终会和其他人一样有好的结局，只要你确保自己不

是最坏的罪犯就行。” 

这就是撒但的结论，正是完全错误、虚假、欺骗人的推论。你是不是有罪与你是不是爱

罪，是两个完全不同的问题，你是放纵心头之罪（像属世之人那样行）还是抵挡心头之罪

（像圣徒那样常如此行），两种情况也有很大区别。因为一个是行不义，不蒙神施恩看顾的

（太 7:21），另一个是行公义，必蒙主怜恤看顾的（诗 103:13）。显然，这两者的区别之

大，大到一个上天堂，另一个下地狱。毫无疑问，人不是只有变成世上最坏的罪人时，才会

最终沦丧。人只要本性不变，没有归正，那就与世上绝大多数人没有分别，就足够定他的罪。

凭且仅凭这一点，就足以定他永远受刑罚（路 13:5）。我们已经知道，在所有的罪当中，



32 

最受我们喜爱的，就是神强烈要求我们抛弃并恨恶的罪。而这个地狱般的虚假推论想让我们

相信，人人都可以屈服于自己心爱之罪。 

正确真实的推论是，因为所有人甚至最好的人都是有罪的，那么人就不应看自己是藉行

为得称为义，反而应当照着基督自己的旨意，唯独在基督里寻求救恩，并殷勤遵从主全部的

旨意。这样，他就必蒙福，得着拯救。 

2）撒但从真实的教义——“称义不是藉着人的行为，而是藉着对基督的信心”，推出

虚假的结论——“所以完全不用在意善行”。是的，我们见过一些受迷惑的人这样认为：行

善越差，就越有确信自己得救，因为他们唯独藉着相信基督，在神面前得称为义。于是，他

们的信心就在毫无善行的情况下反而越发坚固牢靠（罗 3:8）。这大错特错！神的话语教导

我们，虽然我们的善行并非神称我们为义的优先因素，因为我们被称义仅仅是因基督的功劳

（罗 3:25-28），然而我们的善行也要显在神面前，不是为要称我们为义，而是为我们的信

心作见证，表明这是真实无伪的信心（太 25:35；启 14:13）。信心在地上若没有被善行证

实，将来在神的审判台前就不会被承认（雅 2:18）。所以正确的推论是，既然我们的行为

不能使我们称义，我们在做完自己能做的一切事之后，就应坦白承认“我们不过是无用的仆

人”（路 17:10）。我们应把任何自己有功劳的想法拒之门外，指望唯独藉着主耶稣基督的

恩典得救（徒 15:11）。 

3）撒但从真实的教义——“人都是虚谎的”（罗 3:4），以及大人物有时也会走错路

（诗 62:9），推出虚假的结论——“所以不用过于坚持圣道仆人每天教训我们的事，即致

力于增进我们真正的敬虔，取而代之的是，我们各人都可以依照自己的见解自行决定。”撒

但告诉我们，不光愚蒙人和没有学问的人会犯错、有所亏缺，大人物和传道人也会。当有人

被严厉告知要更严肃地对待这些事时，撒但就鼓动他提出抗议：“人学得越多，就错得越

多！” 

许多人因为相信这错误结论，就塞耳不听正统神学家中肯的建议和忠实的劝诫。他们遵

循自己的想法，将自己邪恶扭曲的见解奉为圣经。是的，狡猾的撒但知道如何利用这一点。

结果就是人变得越发大胆，在神仆人传讲和教导的话里挑挑拣拣，只接受和实践他们喜欢的、

看为好的，却疏忽甚至完全无视其余的（结 33:31-32）。这导致他们对属灵生命的藐视和

滑坡。人一旦走到选择性接受一部分、擅自无视其他部分的地步，那么神仆人的忠心讲道和

辛勤工作就对他几乎全都无用了（太 11:17）。事实上，这只会给他带来更重的审判，因为



33 

他像那恶仆人，知道神的旨意却决意不去行，结局不可避免——他将受加倍的责打（路

12:47）。 

这个教义应该得出的正确结论乃是，各人必须舍弃自己的见解，使他所有思想都顺服于

神的话语（林后 10:5）。没有人可以根据自己的观点，拒绝或忽视神仆人的教导，但必须

认真地将神话语仆人的教训与圣经进行比照，而不能是传道人自己的理解，这就是庇哩亚人

所做的（徒 17:11）。如果立法机关的信使或王室的仆人以国王的名义宣布某事，我们会认

真考虑此事。如果不花工夫充分认真考虑，我们就会担心在朝中失宠（假如传令者确实受托

传令）。被撒但迷惑的人不认真对待至高神的仆人和使者（林后 5:19），就必失去全能神

的恩典，发现自己正走在那通向灭亡的错路上。再说，所谓术业有专攻，涉及疑难问题时，

我们应采纳神仆人的意见，而非遵循自己的理解。当那些被设立查考神话语的人显为勤恳谨

慎，努力实践自己所传讲的（提前 4:12），这样的人我们更要听从。毕竟圣经不是明说，

“耶和华与敬畏祂的人亲密，祂必将自己的约指示他们”吗（诗 25:14）？ 

要察看撒但做工何等狡猾，藉着摆出虚假的教义，连传讲并承认纯正道理的神的真教会

都被迷惑。基督徒若不小心提防，若不留意此等结论和其他假教训都是来于魔鬼和无底坑，

目的是使敬虔变得黯淡，是把信徒引向永恒的刑罚，他们就不能安然逃脱。 

（三）魔鬼的第三只角：凶猛的逼迫 

邪恶的魔鬼使用凶猛可怕的逼迫，来伤害灵魂并压制敬虔。他为所欲为之时，制造出绞

刑架、绞索、分裂肢体的刑车、刀斧和火刑柱。他有各种致命的可怕武器，为要灭掉那一小

群始终渴望引领众人归正的义人（启 2:10）。当他不能成功，正如他被神护理的锁链捆绑，

他就口中吐水，朝对手吐出像江河一样连绵不绝的谗谤和严重侮辱，企图以口舌之害逼迫他

们（启 12:15）。事实上，即便在能够使用火刑、绞刑和斩刑的时候，他也总是动用这种手

段。因此，他被称为魔鬼，就是谗谤人的和“控告我们弟兄的”（启 12:10）。所有的诽谤

和恶意诋毁都真实地来自魔鬼。他把谗谤主要对准三个方向：纯正的教义、大体上认信纯正

教义的人、纯正教义的捍卫者。 

1.诋毁纯正的教义 

撒但把各色谎言和曲解堆积在纯正教义上，从不停止他的篡改和毁谤。例如，他指控真

教义是一种新式的教训，或一种使人犯罪的教义，或一种把神变成罪的作者类似的道理（罗



34 

3:8；6:1）。这样，人还未理解那是一种什么样的教训，以及实际内容是什么，就已开始恨

恶和抵挡了（徒 21:21-25）。 

2.谗谤纯正教义的认信者 

对那些不但口头认信纯正教义，也在生命中彰显这正道之能力的人，魔鬼使用的谗谤逼

迫的方式也令人咂舌，以实玛利就是如此对待以撒。无论在哪里，都有良善的人被视为骗子、

假冒为善之人、心胸狭隘偏执顽固之人，以及恶毒的属灵仇敌向他们吐出的其他毁谤（彼前

4:4）。 

如果这些只发生在属世之人中间，那或许还不算太坏，但在同样认信神圣教义之人中间,

甚至也发生这种下流的恶言诽谤（林后 11:12-14），我们就在此真实发觉撒但的狡猾。的

确，有许多名义上的基督徒肆意谗谤真正的敬虔人，讥诮那些不但口上承认基督教信仰并且

竭力付诸实践的人。使徒指明了这一点，强调现在和亚伯拉罕的时代一样：“当时，那按着

血气生的（以实玛利），逼迫了那按着圣灵生的（以撒），现在也是这样。”（加 4:29）

这种事如今仍在发生，所有假冒为善和欺哄人的、未重生的、只从血气生的人，即便加入神

的教会并宣称相信，他们仍是真正从圣灵而生的真基督徒的逼迫者。 

极恶的谗谤者魔鬼无耻至此，甚至鼓动真信仰的宣信者去讥诮、谗谤、辱骂那些在行为

和诚实上与宣信保持一致的真基督徒。当一个信徒不再满足于表面的基督徒的名号或停留于

口头的宣信，而是要按神话语的要求活出真基督徒的生命时，这竟成了被讥诮的理由。 

撒但的确藉此重伤许多灵魂，极大地压制敬虔。基督徒若未认识到这些令人气馁的事乃

源自撒但的狡猾诡计，就总不能将之克服。除非他看明那些自称是基督徒的人完全属地狱的

本性——他们像古时的亚基帕王，仅仅是被“稍微一劝，几乎作基督徒”的人（徒 26:28），

却讥笑想要效法保罗那般全然投入的其他基督徒。 

3.谗谤纯正教义的捍卫者 

最认真捍卫敬虔正道的人理所当然成为魔鬼的首要攻击目标。他知道他们对他伤害最大

（启 11；12:4），所以对他们发起最可怕、最恶毒的谗谤。撒但使帖土罗控告保罗“如同

瘟疫一般，是鼓动普天下众犹太人生乱的”（徒 24:5），使丢特腓用“恶言妄论”使徒约

翰（约叁 1:10）。事实上，我们的主基督，神毫无瑕疵的羔羊，也躲不过谗谤。人说祂

“是贪食好酒的人，是税吏和罪人的朋友”（太 11:19），“是撒玛利亚人，并且是鬼附着



35 

的”（约 8:48），极尽恶毒之辞。你们看看，魔鬼在我们这个时代是何等大肆恶言攻击神

圣福音的杰出捍卫者！他既不放过基督徒领袖，也不放过最虔诚的教师，千方百计以各种侮

辱手段毁谤他们，使他们遭人仇恨。撒但此举延续不停，损害了许多糊涂的灵魂，特别是那

些思想浅薄、对各种谣传和谗言照单全收的人——当最权威的捍卫者被指称如此败坏，他们

就认为所捍卫的教义就不可能是正确。他们本该意识到那是撒但的老把戏——用最丑恶的谗

谤玷污最美善的人。他们也该想到，犹大假冒为善的邪恶品性并不能否定他曾教导的真实教

义。若因撒但诋毁就拒斥神圣教义，那就是尊崇魔鬼了。我们应认识到这样的谗谤是来自魔

鬼，只是为了遮蔽神圣的真理。 

总的来说，撒但以三种方式操纵他全部的火箭。 

第一，撒但一有机会就给人灌输错误的念头，能导致特定恶行、虚假教义或对他人的迫

害。魔鬼是如此把恶念“背叛你的主”种在犹大心里。经上明说魔鬼“将卖耶稣的意思放在

加略人犹大心里”（约 13:2）。撒但也是如此用一句话作铺垫——“神岂是真说不许你们

吃园中所有树上的果子吗”（创 3:1），就迷惑了女人夏娃。 

第二，撒但用遍所有迷惑性理由来极力鼓动人采纳他灌输的堕落想法并付诸行动。他这

样对女人说，如果她吃下分别善恶树的果子，她“便如神能知道善恶”（创 3:5）。 

第三，撒但通过不断骚扰和怂恿，极力勾起我们邪恶的堕落本性，或使用他能使用的任

何东西来抓住我们，来引诱我们犯那些他急切想要我们去犯的罪。他对保罗来说，是“一根

刺加在我肉体上”（林后 12:7），他千方百计用这根刺要驱使和激动使徒犯罪，但主从来

不会这样试探人。 

尽管如此，撒但也只能是个怂恿者，他不能强迫我们服从。只有在我们同意的情况下，

他才能使我们犯罪，否则从头到尾就都是他自己的罪了。魔鬼鼓动基督把石头变成饼，从殿

顶上跳下去，俯伏敬拜撒但（太 4 章），他这样做都是他自己的罪，但在主基督并没有罪。

同样，一个良善的女孩在街市听见下流人向她喷吐她所憎恶的污言秽语，她本身是没有犯罪

的。我们的肉体里面生发错误的骚动，与我们感到自己被骚动所激动，这两种情况是不同的。

我们晓得魔鬼只能试探我们，不能强迫我们。因此，让我们始终以敬畏主的心武装自己，好

使我们决不同意魔鬼邪恶的怂恿和暗示，我们就能不受伤害地胜过他的试探。 

结论：我们应防备黑暗国度和撒但的活动 



36 

要明白，关于抵挡真敬虔实践的黑暗国度及其故意为敌之权势的真实情况就是这样。我

们必须细细留意每个方面。凡真正渴望活出敬虔生命之人，必须严严保持警惕。你若如此行，

学会警醒谨守，养成对争战不止的习惯性思考，那么每当你实践敬虔时，心有不安或遭遇内

在阻力，你就会很快意识到那源自黑暗国度，是从地狱的无敌坑里冒出来的，它要引人归于

沉沦。知道这一点，将使你有力量抵御它，尤其当你完全明白并时刻铭记，地狱的魔鬼一有

机会就会引诱你犯罪，他试图胜过你，使你犯罪踏入毁灭之路。 

当然，属世之人不爱听这种话题，他们几乎无法容忍谈论魔鬼。所以魔鬼竭力确保他极

少被人提及，除非是在咒诅和其他脏话中的情况，这更利于他在黑暗的掩盖下迷惑人，正如

他在我们的始祖夏娃压根没有想到他的时候迷惑了她（创 3:1-6）。是的，他更喜欢自己不

被讨论、不被发现、不被注意，直等到受害者看见自己因他的诡计，与他一同沉入永恒毁灭

的那一刻。撒但图谋这样将许多人毁坏净尽。 

然而，感谢神，圣经告诉我们，神的恩典更大，这恩典帮助我们完全明白撒但是“大龙，

就是那古蛇，名叫魔鬼，是迷惑普天下的”（启 12:9）。圣经明明教导我们，撒但在我们

一切的境况中不断做工，引诱我们犯罪。他的确是最有影响力的教唆者，藉着他在世事中的

活动以及我们自己邪僻的私欲，唆使我们犯罪。因此他被称为“那诱惑人的”（帖前 3:5）。 

我们读到大卫是如何被引诱陷入过度自信的情绪中，决定数点以色列民（撒下 24），

圣经接着说明，事实上是撒但激动大卫做这事（代上 21:1）。我们读到那些假先知错误地

劝告亚哈王攻打基列的拉末（王上 22:12），圣经补充说，这是因为亚哈的众先知被谎言的

灵迷惑而受感说话（王上 22:22）。我们读到迦勒底人和示巴人抢夺了约伯的家财，圣经再

次确认，激动他们的是魔鬼（伯 1）。当外邦人阻碍犹大人建造耶和华的殿（拉 4:1-3），

圣经告诉我们，其实是撒但令他们从中作梗（亚 3:1）。 

当犹大决定出卖主基督，圣经也断言，这主意来自进入他心里的撒但（路 22:3）。当

亚拿尼亚和撒非喇协同留下卖田产所得的部分价银，说已经把全部价银分给穷人，彼得却告

诉我们，这谎言来自撒但，撒但充满了他们的心，叫他们欺哄圣灵（徒 5:1-3）。当假师傅

迷惑了哥林多人，保罗说是魔鬼利用他们如此行（林后 4:4）。当有些年轻的寡妇富有而好

宴乐时，使徒宣告她们“转去随从撒但”（提前 5:15）。当有人抵挡纯正的道理，使徒证

实他们落入魔鬼的网罗（提后 2:25-26）。当有人生不义的怒气，使徒说他们因此“给魔鬼

留地步”（弗 4:26-27）。当哥林多教会所管教的逆伦者因太过忧愁以至绝望，使徒指明是

中了撒但的诡计（林后 2:7,11）。当大祭司的使女与他人的问话导致使徒彼得不认他的主，



37 

主基督证实是魔鬼筛他像筛麦子（路 22:31）。是的，当彼得错误地劝主不可去耶路撒冷，

主基督就责备他说：“撒但，退我后边去吧！你是绊我脚的。”（太 16:23） 

此类见证在经上还有很多。圣灵在其中煞费苦心让我们明白，魔鬼是最大的试探者（太

4:3），并且所有的犯罪中都有他的巨大作用。因此，凡想要过敬虔生活的好基督徒都必须

受警戒，欣然接受提醒，好让自己记得，撒但时常进入我们的想法和倾向中，伺机伤害我们，

他是黑暗国度最有权势的勇士。所以，那国度又叫撒但的国（太 12:26）。彻底认清这一点，

会帮助我们警醒不倦，也必有力地防止我们屈服于魔鬼的阴谋，阻止我们与源自黑暗国度、

由撒但制造的狡猾诡计有任何关涉，这样我们就不会陷入他的网罗以致毁灭。  



38 

第三篇 促进敬虔的恩典国度 

 

我们有必要郑重提醒懒惰、怠慢、安逸无虑的人，有一股敌对势力——一个抵挡那些行

在真敬虔中的人、不停致力于毁灭灵魂并扼杀敬虔的黑暗联合国度存在于这世上。我们也有

必要鼓励敬虔人，不至忽视指明有一神圣权能同样存在，就是支持所有尽心尽性实践真敬虔

之人的恩典联合国度（彼后 1:3）。虽有毁灭敬虔人性命的残忍恶角，但主已预备勇敢的匠

人威吓并打掉这些可憎的角（亚 1:19-21）。既然恩典国度完全站在黑暗国度的对立面（罗

5:21），那么所有急切想要实践敬虔的人，都应照着这恩典国度合宜地思想此事。 

光明国度揭露黑暗国度的全部秘密，此邪恶国度里阴暗诡秘的骗术、极深的陷坑和狡猾

的阴谋都被一一挖出来。除了披露黑暗国度每一个阴暗昏黑的骗局（徒 16:18），作为光明

国度的恩典国度还为诚心敬虔的真基督徒施以援助和力量，以抵挡并胜过黑暗国度的伎俩。 

对那些诚心渴慕真敬虔的人，属灵的仇敌设法向他们隐瞒恩典联合国度的存在。撒但此

工大有果效，因为许多人意识不到，诚心要过敬虔生活的人本可得到这么丰沛的援助。他们

从未突破敬虔的外貌，从不晓得敬虔的实意（提后 3:5），所以在敬虔实践上成绩寥寥也就

不难理解了。 

在尝试实践敬虔时，这些人信赖自己的智慧、能力和良好意图。一个软弱可怜的罪人—

—我们生来皆是如此——在构筑敬虔生命的辉煌殿宇时，以自己的智慧、能力和良好意图作

为根基，其脆弱可想而知，尤其当我们虑及黑暗联合国度的存在。这强大而狡猾的国度充满

了欺诈哄骗，有无数不知疲倦、穷凶极恶、机巧诡诈的灵不停地图谋毁灭灵魂。这些灵设法

试探粗心、软弱、可怜之人，令其陷入罪的网罗，从真敬虔上偏离，即便不至导致公开的不

敬虔，也会走上假冒为善的敬虔。虑及于此便不难推知，想要藉自己的智慧、力量和良好意

图来实践敬虔，却对“关乎生命和虔敬”的恩典国度和“神的神能”一无所知的人（彼后

1:3）——这等人遍地都是，他们一个都不能成功。他们免不了被黑暗国度的狡猾属灵仇敌

引入有名无实的歧途，拥抱虚空幻影而非真实的敬虔。 

古时的哲学家就是这种人。如今，他们是背离基督教信仰、从未真实正确地洞见恩典国

度的异教徒。这种人也包括活在福音的光照下、也许宣信真实的信仰、却从不殷勤查考圣经、

寻找关于黑暗国度和恩典国度之本质的真实启示的那些人。 



39 

既然对恩典国度的知识对我们过敬虔生活是必要且有益的，所以接下来将阐明恩典国度

的性质。要知道，正如黑暗国度有肉体、世界和魔鬼这三大凶猛的属灵仇敌时常抵挡真敬虔

及其实践者，恩典国度也有三大权能与属鬼魔的仇敌争战。这些权能是：新造的人、神的教

会、神的圣灵。新造的人或被更新的灵与肉体争战（加 5:17），神的教会与世界争战（约

15:19-25），神的圣灵与魔鬼争战（约壹 4:4）。 

三大权能亦联手对抗三大邪恶势力，所以新造的人既对抗肉体又对抗世界和魔鬼。我们

若能得到恩典国度的全面支持，纵令黑暗国度的邪恶仇敌极为足智多谋、不知疲倦，我们靠

着主耶稣基督也能得胜有余。恩典国度三大权能的设计，能确保每一个看重此事的基督徒最

终取胜。现在我们来更详细地研究这些非凡的权能。 

一、新造的人及其三大恩赐 

使徒保罗在哥林多后书 5 章 17 节中初次提到“新造的人”。他说：新造的人是神的杰

作，是“在基督耶稣里造成的，为要叫我们行善，就是神所预备叫我们行的。”（弗 2:10）

他还称新造的人是“灵”（弗 4:23，直译），与“旧人”（22 节）或“肉体”相对。新造

的人受造是为了对抗旧人、邪恶的世界以及狡猾的撒但（弗 6:10-12），但尤其是为了治服

旧的性情，将其“钉在十字架上”（加 5:24），将其“治死”（罗 8:13；弗 4:22；西

3:5）。 

通过全能者的奇妙作为进入恩典国度的人就如同被重新生出（约 3:3）。他领受年轻的

活力和力量，能以真敬虔行事。他领受对神的敬畏、神的真知识（西 3:10）、仁义和圣洁

（弗 4:23-24）。他领受信心、爱心和盼望，因重生而有份于神的性情（彼后 1:4）。他领

受新生的样式（罗 6:4），因此有基督在他里面活着（加 2:20）。这使他能在日常生活中呈

现新的顺服。 

许多宣信基督徒并不留心这更新，更新也就完全向他们隐藏。这极大地妨害敬虔的实践，

因为人不竭力作新造的人，就不可能过敬虔的生活。若有人宣称已经得着重生，他就要持续

激发这新造的人，以新人抵挡败坏的肉体。死人不可能表现出活人的生命，照样，凡尚未领

受新生命的人，也不可能行新生命的敬虔之事——每一个未被新造之人都是如此。 

因此，重生应是我们的第一要务。领受了真正的重生，成了新造的人，就有一个“新灵”

（结 36:26）在我们里面。这新灵满有活力地推进属于新生命的各种活动（27 节），这包括



40 

使徒所说的，活出真敬虔，并与旧人、肉体及一切邪情恶欲相争（加 5:17），还包括抵挡

与旧人结盟毁灭灵魂并扼杀敬虔的世界和魔鬼。 

新造的人拥有抵挡旧人本性灭命之角的恩赐。我们已知败坏的肉体或旧人有三只角——

属肉体和血气的心思、肉体的恶欲、堕落的良心，是伤害许多灵魂并抑制敬虔的。新造的人

领受特别的恩赐——蒙光照的心思、圣洁的渴望、敏感的良心，分别废除那些角的权势。我

们来逐一探讨。 

（一）蒙光照的心思 

藉着重生而被迁入恩典国度、成为新造之人的真信徒，就从神领受蒙光照的心思，看明

属血气的心思在属灵的事上是瞎眼的向导（林前 2:4），受其引导的人会坠入毁灭的深坑，

诚如基督说：“若是瞎子领瞎子，两个人都要掉在坑里。”（太 15:14）重生之人还看到人

的智慧在神那里纯属愚拙，在得救的事上我们不过是孩童。我们属血气的心思不被圣灵引导，

就只会给我们提供“属地的、属情欲的、属鬼魔的”智慧（雅 3:15）。 

我们应摒弃属血气的心思，接受圣灵带领，才好得救。不遵从主的计划，就不能喜乐蒙

福，因为真实的属灵生命不是按我们自己的想法塑造，而是必须照神的话语来建立（诗

119:6）。我们晓得属世的标准或自己的想象都不能衡量殷勤而敬虔的实践，真正的量器只

能在主的话语里找着。我们看见地上之事——财富、欢愉和尊荣——尽都虚空，它们对属世

者的迷惑令人哀叹。 

我们也看见散发荣光的平安的良心、活泼的盼望以及卓越的属天财宝，这些都是向属世

之人的眼目完全隐藏。这些考量将极大地帮助我们抵御容易误导我们的属血气的心思。 

（二）圣洁的渴望 

藉着重生而被迁入恩典国度、成为新造之人的真信徒，也从神领受新的圣洁的渴望。可

以说，属灵的财宝开始合他的口味。从前他的心倾向“肉体的情欲、眼目的情欲并今生的骄

傲”（约壹 2:16），而现在他“切慕属灵的恩赐”（林前 14:1）。最重要的是，他愿热心

遵守神的律例（诗 119:5）。祷告的灵在他里面做工，使他呼叫“阿爸，父！”（罗 8:15），

助他得着许多美事。 



41 

而属世之人仍在黑暗国度，扼杀他们对属灵福分、神的真知识，公义、圣洁、信心、爱

心、盼望的全部渴望。他们被自己的欲望驱使进入歧途，追逐不合宜、违背理性、连他们属

血气的思想都警戒和反对的事。 

被注入圣洁渴望、追求属天之事的新造之人是何其不同。圣洁的渴望即使不能制伏，也

至少限制和削弱对金钱、财富、逸乐和属世尊荣无节制的渴望。圣洁的渴望阻止基督徒降服

于错误的渴望，激发他们全力抵挡邪恶的渴望，晓得这种渴望不论看起来多么安全无害、讨

人喜欢，终会让他付出生命的代价（彼前 2:11）。对属灵财宝的热切之爱逐渐充满重生之

人，并使他治死对世事和属肉体欲望的爱——这爱曾经玷污并危害过许多高贵灵魂。 

（三）敏感的良心 

藉着重生而被迁入恩典国度、成为新造之人的真信徒，还从神领受柔软的良心。这使他

敏感于属灵和属天的事（诗 119）。属世之人犯重罪也不觉痛苦忧愁（箴 30:20），因为他

们的良心邪僻、麻木（提前 4:2）。这等人的灵魂会变得极其愚昧、迷惘、受伤，以致他们

杀了人都不会懊悔。 

相比之下，真正重生的人良心敏感，会为任何罪感到忧愁，就连最小的罪都会扰害他们，

压伤他们的灵。敏感的良心使大卫呼喊：“耶和华啊，求你怜恤我，医治我，因为我得罪了

你。”（诗 41:4；参箴 8:36）真基督徒得免于随意犯罪，不至于麻木地留在罪中。他们一

陷入罪就不得安宁，直到从罪中解脱。他们的良心如此清洁和柔软，容不得一丁点罪。 

一颗柔软的良心也让信徒经历深度的平安、安慰和喜乐——这些只能在为主做工、敬虔

生命的成长中才能体会到。敬虔人如何在被罪胜过时感到忧伤愁苦，也就如何在谨慎避开罪

后感觉喜乐欣慰，例如，当他不放纵宴乐，人群中不轻浮，行事没有诡诈，他就欢喜。当他

殷勤专注于实践敬虔、恳切祷告、探访病人、馈赠穷人、以爱心劝朋友远离世俗顺服神，他

就更觉喜乐。没有什么比服侍主更让真重生之人感到欢喜。当属血气的人麻木地滚在罪中，

或是对自己的属灵光景漫不经心时，重生的人则被吸引着从恶转向善。 

新人的本性在本质上与旧人和肉体相争。想实践敬虔的人需要明白，他们是藉着重生而

与神的性情有份（彼后 1:4）。重生赋予了他们能力和恩赐，在余下的生命中，这废去他们

旧人和肉体的权势，从而培养出敬虔来。后面我们将仔细说明这一点。 



42 

许多人不明白这一点，从而无法努力得到一颗新心和一个新灵的真果效。他们尝试在状

态较佳时实践敬虔，但很快就厌倦了努力，放弃了尝试。他们触及不到真敬虔的实意，充其

量只有外表和形式。他们缺乏生发敬虔行为所需的最关键因素——新生命。我们必须明白并

重视得着这一点，才可以培养出真敬虔。 

二、神的教会及其三大恩赐 

我们晓得神的教会是一群重生之人的聚集，他们共享神所赐一切特权和能力（太

16:18-19）。神的教会敌挡旧人、世界和魔鬼，就是我们所知抵挡并压制敬虔的黑暗国度的

主要盟友。经上说神的教会敌挡黑暗国度，“威武如展开旌旗的军队”（歌 6:4）。 

重生的神之儿女感到被新灵大大坚固，有力抗拒属灵的仇敌，但却很快意识到，他们需

要“圣徒的团契”及其一切特权，才能胜过属灵的仇敌（罗 1:11-12；彼前 5:9）。那些一

心实践敬虔却不留意自己需要教会的人，他们行事就不会顺利，因为没有使用神为祂儿女在

险恶的日子站立得住所设的必要帮助。想要在敬虔上有长进的人不会忽略教会——他们这必

要的帮助。 

神的教会攻击她所有属灵的仇敌——旧人、世界、魔鬼，但尤其攻打那毁灭许多灵魂并

大大阻碍敬虔的世界的三只角——错误的习惯和风俗、当代的坏榜样、错误的奖赏。神的教

会用三件事废除伤人之角的权势：抵挡败坏风俗的神的话语、与世上坏榜样相反的圣徒榜样、

抵挡罪恶欲望的天国钥匙。 

（一）神的话语 

神把祂话语这珍贵财宝赐给祂的百姓，既启示了祂的神圣智慧，又教导他们关乎救恩的

一切事（提后 3:15-17）。圣经驳斥世上所有的邪恶风俗、败坏习惯以及糟糕的道德教训，

不论它们多受推崇，都要将其废止。没有什么比神的话语更古老，雅各之神的律法载于其中，

无人能以抗论（结 20:13-19）。我们可以学先知耶利米应用神的宝贵言语（耶 44:28-29），

向那些坚持陋习的人指明他们是完全错误的，而且让他们无可辩驳，因为神的话语比他们的

任何传统和制度更古老。 

那些知道神的话语反对自己，仍要坚持遵循旧风俗的人，显然是无份于神儿女产业的属

世之人。属世之人表现得再美，也不过是敬虔的假象，花架子骗不了人。当他选择紧跟被定

罪之世界的邪恶风俗，不服从至高之神的圣洁律例，就让人看出他心内如何。当人亦步亦趋



43 

世上“属地的、属情欲的、属鬼魔的”坏习惯和无益风俗时（雅 3:15），他藐视神律法及

其神圣智慧的极端傲慢就显露无遗。 

教会帮助神的真儿女和所有圣徒，抵挡与神话语相悖的习惯风俗。当神的儿女亲自思想

神的话语，掌握了神话语中批判世界邪恶风俗的相应经文的要义，他们就得着力量对那些事

发动猛攻（耶 15:19-21）。他们不会根据情形而忽视神的旨意，不会为任何理由而接受世

界的风俗——不论是为获得爱，为避免忧伤，为得朋友认可，还是为抵御威胁。正如大卫见

证说：“我将你的话藏在心里，免得我得罪你。”（诗 119:11） 

神的话语在敬虔之路上加给我们力量，因为神的话藉着洗礼、圣餐，以及我们自己时常

更新的承诺为我们印上了印，叫我们在神所定的日子里，不按自己的意思生活，而是按照神

的旨意生活。我们要离弃属肉体的本性、世界以及魔鬼，尽力遵守主在祂话语中吩咐我们的

每件事（太 28:20）。我们不再属于自己，而是立誓要照着神的话语生活。神的话语是教会

的珍宝，是帮助我们对抗世界风俗和属灵仇敌的坚实力量。 

（二）圣徒的榜样 

属神圣徒的生命和品行，乃与我们在世界身边每日所见的坏榜样反对。对那些惯行不合

宜的事，或以众人皆如此行的借口疏忽应作之事的人，圣徒用自己的生命样式令其知罪。世

人效法属世的榜样，神的教会则劝那些不完全属世的人相信：人需要过一种截然不同的生活。

而在这一点上，教会提供了比世人更优秀的榜样。 

例如，当世界推荐一位生活奢侈的杰出公民为榜样，神的教会就援引亚伯拉罕和撒拉这

对最可夸的夫妻，在穿戴上朴素（彼前 3:4-6）、在饮食上适度的榜样（创 18），来与之较

量。 

当世界推举那些很少关心自己家人、不指教家人敬畏主、一同祷告，同行圣路的名人榜

样，神的教会就推出合神心意的大卫王（诗 110）、信徒之父亚伯拉罕（创 18）、虔诚敬畏

神慷慨周济人的百夫长哥尼流（徒 10），作为与之抗衡的榜样。 

世界提供的显赫榜样可能不守每周的安息圣日，不喜爱锡安的居所，不照例参加信徒的

集会，在主日为吃喝之事不去教会，更拦阻家中的雇工和宾客去教会，在填满他们肚腹的同

时，剥夺他们的属灵食粮。对此，持守圣安息日、爱信徒的集会胜于爱雅各一切住处的历代



44 

先祖、先知和使徒（诗 42；87；122），以及素常与所管辖的属神百姓一同进入主殿，因而

保持自己良心清洁的虔诚领袖（结 46:10），就是神的教会所摆上的榜样。 

神的教会历世历代都有看重敬虔之道的虔诚敬神的榜样，就像撒迦利亚和伊利莎白，

“遵行主的一切诫命礼仪，没有可指摘的”（路 1:6）。他们靠神帮助，活在世上“保守自

己不沾染世俗”（雅 1:27），即使在世人看来他们的人生不值一提。 

也有少数声名显赫的人藉福音之光为他人树立了好榜样。他们的榜样对那些不想在救恩

事上自欺的人，无疑应当比随从今世风俗的榜样更有意义、更可贵。使徒保罗警戒我们“不

要效法这个世界”（罗 12:2），不然我们的灵魂不会有平安。 

而所有榜样中最大的，当属我们的救主、使我们成圣的耶稣基督。祂在肉身的日子里用

自己的行动和作为树立了纯全的榜样，我们蒙召为要跟随祂的脚踪行（彼前 2:21）。我们

应记念主的榜样，祂理当比其他任何一位博学显要之人更重要，当世界试图拿错误的榜样误

导我们，我们应该牢记这一点。 

比如，在宴席上有人怂恿我们加入粗俗的戏笑（为保罗所谴责，弗 5:4）和酗酒活动

（为彼得所遣责，彼前 4:3），我们当问：倘若主耶稣基督在这场宴席上，祂会怎么做？祂

会和其他人一样一杯接一杯吗？祂会跟其他人一起跳舞、唱歌、互相亲吻、做其他蠢事吗？

我们心知肚明，主耶稣决不会随从这种行为。毫不夸张地说，祂会直言指斥这种不当行为。 

当我们在类似情形受罪试探时，我们要记得，基督榜样的影响应当超过我们周围惯行这

种罪的人带来的影响。因为经上有言：“人若说他住在主里面，就该自己照主所行的去行”

（约壹 2:6），这话是指着属基督之人说的，不是指着属世之人说的。这应有助于我们远避

放纵的行为，即使我们看到甚至显赫的人物都忘记节制。 

我们应特别留心基督的榜样，那完美展示了我们当怎样行。基督的榜样也帮助我们如此

行（来 4:2），因为从主基督发出一种能力，临到那些寻求效法祂榜样的人，使他们有力量、

适合去行。这样，神的教会就在圣徒的榜样与世界的坏榜样之间的持续争战中得到支撑。 

（三）天国的钥匙 

这是基督赐给祂教会的属灵权柄，教会藉着它安慰和鼓励那些殷勤行敬虔的人。具体地

说，就是藉着宣讲神的话语，把神的话语应用到他们的属灵光景上来做成这事。此外，教会

也用神的话语劝诫和警告那些行事不圣洁的人。因此，教会里每颗敬虔的心都必须遵守和顺



45 

服神的话语，使得每个人用自己的行为吸引和帮助其他人，同时远离那些行在罪中的人（诗

15:4；太 18:17；帖后 3:14）。同样，全能之神在至高之处也是如此行（太 16:19；约

20:21）。 

教会这一权能还对世界的奖赏报酬体系构成挑战，对那些被世上通行的邪恶奖赏体系所

误导的人发出强烈斥责。请看世界做出多大的努力——它无所不用其极，好让人不停地为它

效劳。神的教会也摆出强有力的理据，引人来服侍神。信徒若想听从神的诫命，奉献自己的

财物侍奉神，把实践敬虔当成最要紧的事，世界就会恐吓他将不得人心。世界会威胁他将一

文不值，会唾骂他，侮辱他，轻贱他，不让他亨通。 

即使世界得逞，神的教会也有效的对策。教会向信徒保证，世界尽可因他殷勤侍奉神、

过敬虔生活而藐视和厌弃他，神的真儿女和圣徒却会加倍地爱他。不但如此，神还要亲自查

看信徒的遭遇，照他所忍受的，赐福与他（太 5:12；林后 6:4）。对这种情况，神的教会可

使用天国的钥匙打开我们至大真神的丰富宝库，向信徒展示他们将如何从神得着回报，比世

界从他们手中所夺去的多上百倍（可 10:29-30）。 

世界向随从其道路的人许以晋升、财富、享受和福乐。世界靠着给予这些，迷惑了许多

人。但神的教会说这些属世之事都是暂时的，终有一天只会给追求它们的人带来伤痛（启

18:7）。那些转离神紧随世俗的人将面临永远的穷乏、羞耻和痛苦，神、神的圣天使及所有

圣徒都将与他们为敌。对于这种情况，神的教会通过合宜地使用神的话语，能用天国的钥匙

关闭天国之门，就是禁止属灵的安慰归与那些行在邪路中、亲证自己是罪的奴仆、全然属乎

世界的灵魂。 

神的教会对世界给予的奖赏报酬也有话说。教会对信徒讲得再清楚不过，不论世界以什

么痛苦和困苦恐吓服侍神的人，服侍世界的结果都将是更甚百倍的痛苦，因为服侍神会让属

世者藐视我们，而服侍世界则让我们轻慢神和祂所有圣徒。如果服侍神在今世给我们带来艰

难，服侍世界就将在来世招致千倍的困苦，包括永远的羞耻和无法忍受的痛苦。 

世界应许我们好处，只要我们服侍它。神的教会应许我们神的慈爱和众圣徒的仁爱，只

要我们服侍主并实践敬虔。世界因我们追随它而当即奖赏我们，神的教会则向我们保证，我

们若紧紧依附神，我们在今生就从神得百倍于世界的奖赏，并在永恒中得享无法测度的好处

和福分。 



46 

我们在此看到神的圣教会如何帮助信徒抵挡世界的试探。我们若要彰显真敬虔，就必须

把握这一点。真信徒强烈渴望与其他信徒在属灵活动中相交，好使自己刚强起来，有力量对

抗世界（来 10:24-25）。而那些活在教会以外的信徒，会丧失教会提供的宝贵蒙恩之道，

即使寻求真敬虔，生命也无法得到坚固。 

三、圣灵及其三大恩赐 

此处所说的圣灵是神的灵，不是指我们重生时领受的神的性情（彼后 1:4）——圣经有

些地方称之为“体贴圣灵的”（罗 8:6），即一种属圣灵的心思，或者说，被放在我们里面

的“新灵”（结 36:26）。这里我们所指的是圣灵，是与圣父和圣子同为独一真神的那一位

（约壹 5:7），是祂叫我们“得成圣洁”（彼前 1:2）。我们藉着祂就能征服肉体、世界、

魔鬼和死亡。祂赐我们能力，可以在一切事上得胜有余（罗 8:37），因此我们应特别留意

圣灵的工作。 

若没有圣灵，我们再努力想要抵挡并胜过黑暗国度的权势都没有用。圣灵以无往而不胜

的大能战胜我们的属灵仇敌，废去其权势，挫败其狡诈的侵害，使其抱愧蒙羞，成为祂的脚

凳。圣徒藉着圣灵得安慰，晓得那在他“里面的，比那在世界上的更大”（约壹 4:4）。在

与属灵仇敌的争战中，那包括一切、又住在一切之内的神至善的灵是全能的。所以，经上说：

“主的灵在哪里，那里就得以自由。”（林后 3:17；诗 51:12）我们必须优先寻求神的灵帮

助我们。 

圣灵帮助我们与一切属灵仇敌争战，尤其是使用专门武器抵挡撒但灭命的角。魔鬼残害

灵魂扼杀敬虔的角包括：内在的攻击和引诱、虚假的教义及其影响、凶猛的逼迫和谗谤。神

的灵用三大恩赐或武器分别加以抵挡：以属天的运作和启示对抗魔鬼的攻击，以神的真理对

抗虚假的教训，以神的安慰对抗逼迫。 

（一）神圣的属天运作 

作为掌管我们内心的主，圣灵以“神所赐出人意外的平安……在基督耶稣里保守你们的

心怀意念”（腓 4:7）。祂以大能的恩典，在祂儿女心中随时随地唤起圣洁、甜蜜、可喜悦

的意念，有时甚至无需我们事先具备这种倾向。圣灵晓得如何从黑暗中创造光明，这要比创

造千万个催生善念的机会伟大得多。因我们堕落的本性及其生发的邪恶，圣灵就激动我们的

心发出深深的叹息，使之谦卑地乞求主的帮助。这反过来大大惹怒了魔鬼，致使他向神的儿



47 

女加大各样试探和控告的力度。神儿女的心继而再次谦卑而急切地哀求神的帮助，以对抗他

们心中残存的堕落本性所唤起的不良动机。 

圣灵利用这些时机，带领神儿女更切实地离弃世界，并与主同住。祂运行神圣的大恩，

唤起他们圣洁的善念，从而再次激发他们圣洁的、属灵的、基督徒的行动，具体用到三种方

法： 

1.圣灵向我们显出基督之死的大能 

因着我们活在基督里，圣灵帮助我们经历基督之死的大能。这大能克制我们在地上的私

欲（腓 3:10；彼前 4:1），废除撒但邪恶运作和试探的权势。 

基督受死担当我们的罪（我们因罪本该死），使我们得恩惠，也有效治死我们——凡有

份于基督之人——里面的旧人（罗 8:13）。因为第二亚当——我们的主基督——死了，我

们的旧人就都在祂里面死了，正如人起初无罪的本性在亚当里一同死了（罗 5；6:2-4）。

真信徒藉着与主基督的联合，从基督被钉十架之死中领受能力，越来越多地治死旧人和旧人

的行为，从而在多个方面得到坚固，可以抵挡撒但的邪恶试探。 

2.圣灵向我们显出基督复活的大能（腓 3:10） 

圣灵用基督复活的大能在我们里面唤起许多新生命的美好和圣洁的行动（罗 6:3-4）。

正如拉撒路从死里复活时，他身体的各项机能被重新唤醒一样，我们被圣灵从罪的死亡里唤

醒，藉着基督的复活获得新的生命。新生命带给我们许多属灵的内在变化，从而打破撒但的

邪恶攻击势力。请记住，想要实践敬虔，就必须与基督的死和复活有份，而这正属于圣灵的

工作。 

3.圣灵激起我们里面的祷告（罗 8:26） 

我们靠着祷告之灵，可以凡事到主我们的神那里，从祂领受大能力，抵挡撒但的所有攻

击，无论那攻击有多邪恶（弗 6:11-18）。 

随着圣灵在我们里面激发这些神圣的活动，主大大地帮助我们抵挡撒但的邪恶攻击。我

们应对此留意，形成一种习惯：每当感到这些美好的冲动在心里涌动时，就辨识出神的同在。

我们应该利用每个机会来促进这些从神而来的恩赐。我们更应紧紧抓住我们至善之神的同在，



48 

在坦诚的祷告中像雅各那样与神摔跤，好得到更大的福分。这将大大有助于我们在敬虔上的

长进。 

（二）神的神圣真理 

与魔鬼的假道理相反，神的神圣真理是纯正的教义（提后 1:13；多 1:1），神的灵乐意

藉着它，大有能力地引导行事敬虔的人进入真理（约 16:13）。 

你可能和其他许多人一样说：“我巴不得尽心侍奉神，过敬虔的生活，但世上那么多不

同的道理和信仰，我不知该转向哪里。”不要怕。你若真心渴望过敬虔的生活，就已经进步

很大。不要灰心。你要首先尽可能真诚地侍奉神。你要存心寻求神，在祂面前叹息、祷告，

恳求祂至善的灵引导你（路 11:13）。一旦你让祂作你的向导，祂就会保守你脱离虚假的教

训（箴 2:10-12）。即使有一千个门派和异端，祂也会给你指路，教导你该知道的事，“引

导你所当行的路”（赛 48:17）。圣灵在引领信徒进入真理时，会施行三种显著的恩典之工： 

1.帮助信徒分辨真理和虚谎的法则 

若对呈现给我们的教义抱有怀疑，可参考以下决疑法则： 

（1）纯正教义是将荣耀归与神 

经上说：“夸口的，当指着主夸口。”（林前 1:31；对照耶 9:23）神为了自己的荣耀

而创造天、地和其中的万物。祂赐圣经指教我们纯正的道理，好让我们高举祂的名，越发彰

显祂的荣耀（约 5:39）。圣灵教导信徒用此法则试验所听见的道理，这能帮助他们抵挡许

多看似虔诚、实为邪恶网罗的欺骗。例如，有人参加一场宴会，那里的人把见证神和祂恩典

的人称为“顽固不化的伪君子”。敬虔人会立刻意识到那些诋毁者是不敬虔的，因为为神和

神的慈爱作见证之人，只会将更多荣耀归与神。此法则亦可应用到许多别的生活情境中。 

（2）在纯正真理中行事是促进敬虔 

信实的教训和神圣的真理，可止住旧人的恶行和诡计，并在我们里面激发各样圣洁的恩

赐。真信心所承认的是那寻求敬虔的真理（多 1:1）。人只有脱去旧人和直奔错谬的行径，

才能正确地“学了基督”，从而“穿上新人，这新人是照着神的形像造的，有真理的仁义和

圣洁”（弗 4:20-24）。“神救众人的恩典已经显明出来，教训我们除去不敬虔的心和世俗

的情欲，在今世自守、公义、敬虔度日。”（多 2:11-12）圣灵指示我们用此法则试验真理，



49 

保护我们在实践敬虔时脱离许多误导。例如，当讨论是沿袭还是彻底废除四旬斋前夕（斋戒

前举行狂欢的“肥美星期二”）、主显节（记念博士看见婴孩基督）以及罗马天主教的其他

节日，人们看法不一。但敬虔人立刻知道哪条路是正路，因为他们清楚罗马天主教的节日在

圣经中无据可查，如期守节只会为许多罪创造机会6。这些庆典给举办的地点或家庭造成巨

大的混乱，变成真圣洁的绊脚石，因为它们只会巩固旧人的权势。敬虔人很快断定，真理是

站在无视或巴不得废除这些节期的宗教改革基督徒那边。此法则也可应用到数不尽的其他生

活情境中。 

（3）纯正教义的实践带来安慰（罗 15:4） 

就有“今生和来生的应许”（提前 4:8），“守着这些便有大赏。”（诗 19:11）所以

基督明确宣告：“你们既知道这事，若是去行就有福了。”（约 13:17）雅各也说那些对神

的旨意既听又遵行的人，“就在他所行的事上必然得福。”（雅 1:25）这样，信徒在属敬

虔的事上大得安慰，因为他们的善行显出他们的信心乃是正确（雅 2:18），他们是藉着这

信心得称为义（罗 5:1）。敬虔人按此法则试验真理。例如，在主日的中午，一群好友正同

坐享用大餐，此时教堂的钟声响起，提醒他们是时候去主的殿了。他们彼此讨论是要留下来

享用美食，还是调整用餐时间以便及时赶到教堂。若有一人说应该去教堂，另一人说没必要

那样恪守规矩，敬虔人会立刻看明神的真理在哪一边。他们会记得，如果他们中断用餐匆忙

赶赴信徒的集会，他们内心所享的安慰是何等的大。反之，如果他们流连于一顿饭，而神的

儿女聚在一处使自己的灵魂被神的话语滋养，他们良心的不安则将挥之不去。所以他们很快

断定，那些想要腾出时间去参加信徒集会的人是正确的。此法则同样可应用到其他许多生活

情境中。 

2.爱慕真理（诗 119:97） 

这也是圣灵的卓越之工。人有时看见真理，但不爱真理（帖后 2:10），甚至恨恶真理，

正如作恶者恨恶曝光其恶行的光明（约 3:19；加 4:16）。而圣灵在敬虔人的心中不断运行，

祂怎样向他们启示真理，就照样使他们爱上真理。祂用神圣的启示，特别是以下真相，来教

导敬虔人尽心去爱并实践神的真理： 

（1）抵挡和抗拒真理的祸患 

 
6
 泰林克的主张与许多改教家和清教徒相同，认为应当废除改教前教会年历上的“圣日”，因为（1）它们不是神授的而是

人设立的；（2）它们削弱了主日作为基督教安息日的重要性；（3）它们给放纵的异教式庆祝活动提供机会（K. DeGier, 

Explanation of the Church Order of Dordt in Questions and Answers [Grand Rapids: Netherlands Reformed Book and 
Publishing, 2000], 97）。 



50 

圣灵让敬虔人开眼看到，行不义阻挡真理是何等不虔不义（罗 1:18），后果是多么悲

惨（耶 2:19），在末后的审判中要付上多么大的代价。那必定招致极大的刑罚，因为知道

主的意思却不去行的仆人必多受责打（路 12:47-48）。圣灵如此便赢取敬虔人的心，使他

们离弃罪恶，爱慕真理。 

（2）顺从神的美好（彼前 1:22） 

受造物顺服造自己的主，蒙赎者顺服救赎自己的神，是何等的喜乐。圣灵让敬虔人开眼，

更清楚地看到主耶稣基督为他们成就了什么，他们何等甘心乐意听祂的话，尽己所能在凡事

上顺服祂（罗 12:1）。如此便使他们满心火热、不遗余力地随从真理，和大卫一同呼喊：

“我拿什么报答耶和华向我所赐的一切厚恩？”（诗 116:12） 

（3）属地之事的虚空 

这事让属世之人，就像底马一样，“贪爱现今的世界”（提后 4:10），以致离弃真道。

圣灵让信徒明白，属世之人犯罪所追求的今世财富，不过是虚无的、不定的，时常从一个人

流向另一个人（箴 23:5）。同样，为众人所看重的世上荣耀，也“必如鸟飞去”（何

9:11）。许多人更是用今世所有的愚拙——无非是“锅下烧荆棘的爆声”（传 7:6）——闷

死自己的灵魂！他们喧闹片刻，须臾间就只剩下痛苦悔恨的灰烬。圣灵诚然指出，世物正用

的时候，就都过去了（西 2:22；林前 7:31）。要么世物突然从人手中被夺走，要么人因死

亡骤然与世物离别（路 12:20）。圣灵如此劝导信徒，让他们看世事没有价值——不论看起

来有多美，让他们不为世事离弃真理或固执于罪，让他们认识到神的真理要比世界所应许的

好上千万倍。 

3.得出正确的结论 

圣灵坚固敬虔人的方式，是教导他们运用基本原理来促进敬虔，在信仰中熏陶和造就自

己（腓 1:9-11）。有些学者可能是宗教辩论老手，但不懂如何解经为神的真理辩护并揭发

谬误，就比不上那些亲自研读、了解经文内涵，并知道如何应用于日常生活的人。那些蒙圣

灵施恩勉励以敬虔度日的敬虔人便是如此，他们正直的心思意念，能准确理解并正确应用许

多经文的注释。 

主耶稣说：“我是世界的光。跟从我的，就不在黑暗里走，必要得着生命的光。”（约

8:12）我们会发现，即便是头脑愚拙但尽心实践敬虔的谦卑人，也能在基督徒生活的许多领



51 

域指教那些明显超出他们十倍的聪明和受教育程度、但缺乏敬虔实践经验的人。使徒保罗对

罗马教会的圣徒说：“弟兄们，我自己也深信你们是满有良善，充足了诸般的知识，也能彼

此劝诫。”（罗 15:14）约翰也说：“你们从那圣者受了恩膏，并且知道这一切的事”（约

壹 2:20），这知识是从圣灵流到那些靠祂恩典、满有良善的人心里。 

敬虔人靠圣灵帮助，用前文所述分辨真理和虚谎的三个纯正法则，从个人生活的许多境

况中可以得出不可胜数的造就人的结论。总之，健全教义和神圣真理的实践如下： 

（1）敬虔人用高举神的法则得出结论：那些不荣耀神的人，就如外邦人、犹太人、罗

马天主教徒、以及异端中假冒为善的圣徒，比如重洗派和激进神秘主义者（太 5:20），神

不会承认他们是真正认信真道之人。因此，这也催迫敬虔人在无数境况中为主大发热心，尽

己所能传扬神的荣耀。 

（2）敬虔人用促进圣洁的法则得出结论：最大的羞辱就是，夸口自己拥有并赞同最纯

净的教义，却没有表现出敬虔的实意，并且不能在生活中远离恶事。这促使敬虔人谨慎行事，

端庄度日，好使自己的生活胜过过去的外邦道德主义哲学家，和今日的律法主义宗教门徒。

我们知道敬虔人保罗就是这样（林前 9:25-27；林后 11:12；腓 4:8）。 

（3）敬虔人用实践真理使人受安慰得益处的法则得出结论：弃绝真理，随从谎言和罪，

以获取世上的利益、恩惠或奖赏，就是愚不可及。圣灵用烙刻在他们心上的真理帮助他们知

道，不能说谎的神已经宣告：“敬虔……便是大利。”（提前 6:6）因此，任何以牺牲敬虔

为代价的事，只会导致损失和毁灭。这有力地装备了敬虔人，不给罪留机会，而属世之人因

未受圣灵的训练，不能从纯正的真理得出正确的结论，用以促进敬虔，就被罪趁机迷惑和祸

害了。 

敬虔人这样大得圣灵帮助，用神的真理抵挡魔鬼用来误导许多掉以轻心者的虚假教义和

恶毒阴谋。凡愿实践真敬虔、扩展敬虔生命的人，都应留心圣灵的帮助。 

（三）圣灵的特别运作 

我们现在来探讨圣灵抵挡撒但凶险攻击的恩典作为。地狱的恶魔除了展开邪恶的攻击和

误导人的一系列活动，还举手残害敬虔人并扼杀敬虔。因此，神既已完成拯救灵魂的伟大工

作——差遣祂的爱子到世人中间，甚至将祂交于死地——就乐意伸出祂大能的膀臂，藉特别



52 

的作为促进敬虔的福分。这直接针对撒但在今世苦害我们的凶猛逼迫、大大小小的艰难和问

题，圣灵赐予圣徒特别的恩赐来对抗这种患难。 

1.神圣的智慧 

圣灵把神的智慧赐给被逼迫或被压迫的人，让他们从患难中受益。神惩罚不敬虔的人，

不会给他们任何好处，对敬虔人却不一样：祂允许他们受患难的同时，还藉祂的灵教导他们，

让他们在患难中受益（诗 94:12；罗 5:3-4）。祂指示他们如何在患难的日子得着智慧和经

验（雅 1:2-5），这能帮助他们忍受更多患难。圣灵藉着隐藏的训诲，让敬虔人在患难日生

出神的智慧，他们必须留意祂所启示的事，才能得到神的智慧。规则有很多，最重要是以下

三条： 

（1）圣灵告诉敬虔人苦难的源头 

苦难事实上来自全能的神，祂让“万事都互相效力，叫爱神的人得益处”（罗 8:28）。

“祸患，原不是从土中出来；患难，也不是从地里发生”（伯 5:6），而是从天上来。是的，

天上的神带着各种管教手段临到祂的百姓（利 26；申 28），就是称为祂名下的子民（代下

7:14）。纵使恶人或地狱的魔鬼逼迫苦害敬虔人，也不会发生在神的护理之外（伯 1；哀

3:37），因为逼迫者是神手中的杖（赛 10:5）。这样说来，“灾祸若临到一城，岂非耶和

华所降的吗？”（摩 3:6） 

你们要留心于此，这是圣灵智慧的一个重要部分。属世之人看不出他们每天享受的美事

中有神的慈爱作为，他们不能看出主用祂的恩手（诗 5:12；徒 14:17）赐下这些（诗

145:9），也照样不能认出神刑罚的手主宰他们的困苦（赛 1:6；耶 5:3）。即便他们从乳牙

萌发之时就被教导顺境逆境都出自神，他们仍是看不明白。但敬虔人蒙圣灵教导，承认他们

经受的艰难都是出自神的手，让他们受苦的人不过是神手中管教他们的杖。有此深刻的认识，

神的儿女在受压迫时就能： 

1）不那么关注苦难的原因和过程，也不在困苦中苦恼或失去耐性。因为是神亲自为他

们调的愁苦之杯，敬虔人就不把苦难归为偶然。他们明白为此烦恼是犯蠢，晓得这是神的管

教。所以他们不激烈反抗被神当作工具、令他们忧伤的那些人。我们笑话狗追咬一块石头，

却并不知道还有一双扔石头的手。敬虔人远避这种愚蠢，全赖他们知道神是困苦的造作者，

而其他都无关紧要。我们在约伯记中没有读到约伯向魔鬼，或向示巴人和迦勒底人倾倒怒气。

相反，他继续仰望神。大卫遭押沙龙背叛、被示每咒骂时，也一样仰望神。在列王纪中，我



53 

们看到贵胄们把颈项放在刀剑下，知道灭命者是奉神差遣（王上 2）。敬虔人被人苦害不发

烈怒、不做糊涂事，因为知道做成这事的乃是主。跟神作对毫无用处，祂的强大岂是人能胜

过的呢（罗 9:19-20）？ 

2）指望从困苦中蒙福。一旦敬虔人明白困苦不是偶然发生，不是单纯来自不敬虔、无

怜悯的仇敌，而是只有经过良善、智慧、全能的神许可才能临到他们，他们就会发现他们的

困苦会带来许多益处。我们良善的神根本就不喜欢折磨祂的儿女，祂只在必要之时管教他们

（彼前 1:6）。圣灵教导敬虔人知道，神配搭各种有福的香料来调和他们要喝的苦杯，让他

们经过管教而最终受益，所以他们没理由惧怕困苦会带来持久伤害。 

3）指望神的解救。使敬虔人受苦、受伤的那位，也必转过来缠裹、医治（何 6:1）。

神想要管教敬虔人的时候，无人可以插手；祂想要解救他们脱离困苦，也照样无人能够阻挡

（伯 9:12）。明白此理的敬虔人不需要求问术士或巫师（撒上 28:7），不需要把依靠寄托

于人，也不需要用花言巧语诱使居高位者提供帮助。总之，他们不会用错误的方法脱离困苦，

因为知道患难出自神，也只能由神消解患难；神咒诅一切邪恶的方法，却保守美善的方法

（诗 34:15-22）。 

（2）圣灵帮助敬虔人明白罪在困苦中所扮演的角色 

圣灵教导敬虔人知道，困苦因什么造成以及为什么发生。祂指明造成各种苦难的，通常

是他们自己的罪（申 28；利 26）。老话讲得多么在理：人若没有罪，也就没有创伤。但敬

虔人遭不敬虔的人逼迫通常不是因为他们的罪，而是因为他们的德行（太 5:12），这也是

事实。不过，假使敬虔人没有罪，神就不会允许不敬虔的人逼迫他们，正如祂不容祂的天使

受邪恶天使的扰害，不容已睡圣徒的灵魂受死去不敬虔之人的扰乱（启 21:27）。 

圣灵教导敬虔人知道，他们受压迫是因他们内里有残留的罪。这并不等于说，最受苦的

就是最有罪的（路 13:1-5），或者信徒每遇一次困苦都是因为一样特定的罪（伯 1；约 9）。

然而罪仍是许多苦难的起因。主耶稣自己受苦也是因为祂“替我们成为罪”（林后 5:21）。

我们务要认清我们的痛苦是从罪而来。属世之人未受教于圣灵，就留意不到罪的后果，从小

到大只会说：“我们做了我们该做的，就会得到我们想要的。”唯独蒙神的灵指教的人，才

有智慧能从罪的后果中得着益处，其智慧包括三个方面： 

1）在神面前降卑，承认自己所有的痛苦都因自己的罪。敬虔人深知自己所受的管教再

加千倍，都是自己配得的（哀 3:42）。他们承认罪是愁苦的起因，断定神若按他们该受的



54 

刑罚他们，那判决将是永远沉沦。人在今生只是部分性的受苦，有的苦难可以承受，也有苦

难不堪忍受。但敬虔人知道自己本该被丢进地狱的坑里，无休止地受不堪忍受的痛苦。所以

他们深知自己今生所受的管教根本不能与自己的罪过相提并论。 

2）意识到自我拯救是蠢人之举，因为是自己的罪行给自己招来忧患。一旦我们省悟罪

如何造成一切可能的苦难，我们就知道，在罪行之上叠加罪行是无法摆脱困境，这就和在荆

棘上摘葡萄、从蒺藜里摘无花果一样徒劳（太 7:16）。即便罪带来暂时的益处，这种缓解

也只会使问题和困境最终变得更严重。想通过犯罪救自己脱困，就是寻求魔鬼的帮助。以撒

但为医生的病人有祸了！ 

3）看清脱离苦难的最好办法是首先从罪中脱离。敬虔人被自身的问题催逼着，就开始

彻底察验自己，找出自己里面隐藏的、需要对付的罪，这样他们或许就可以逃离患难，寻获

帮助和医治，最起码也可令痛苦忧患得到些许缓解。原因一旦找到，苦难就能被除去（参本

书第一篇）。 

（3）圣灵帮助敬虔人明白神叫他们受苦的目的 

困苦临到敬虔人是因他们有罪，但目的不是毁灭他们，而是拯救他们（罗 8:28）。神

容许祂的儿女受苦是因祂爱他们（启 3:19）。清楚明白我们全知的神为何容许我们受压迫，

这是圣灵所赐的智慧的一部分。属世之人对此要么认识不深，要么全然无知，他们嘴上可能

习惯说神管教是为他们好，但不真的领会是怎样的好。圣灵教导敬虔人，困苦至少从三个方

面使他们受益： 

1）困苦藉着显明敬虔人内里仍存留的缺陷，使他们降卑。一杯液体在静置状态下显得

很清澈，被搅动后可能就会显露底部的沉渣。神的儿女也是如此情形：许多人似乎心灵非常

平静，直到“从这器皿倒在那器皿里”（耶 48:11）。这时问题就见光，暴露出他们的易怒、

小信、爱世界等许多过犯。大祭司的使女与彼得对峙，彼得的惧怕和怀疑就被搅起（太

26:69）。主降困苦在敬虔人头上，为要揭露他们的短处，好让他们对付这些缺点。 

2）困苦显明神放在敬虔人内里的美德，使他们得建造。一个人是否刚强，只有把重担

加在他身上才知道。懦弱的兵和勇敢的兵被招募时可能看不出不同，但等到面对敌人就会显

露各自的真实本性。在堆积的禾捆中很难看出哪一捆产量更高、谷粒更饱满，等到打场的时

候才会知道。同样，基督的麦子也要打粒，显明各自的出产。许多名贵香料蕴含浓郁的馨香，

只有被压碎才能散发芬芳，敬虔人许多的美德也是如此。亚伯拉罕如果不被献以撒的命令试



55 

验（创 22），谁知道他竟那样信靠神呢？过去的圣徒如果不被外邦人逼迫（启 13:10），谁

会想到他们的信心是如此了不起呢？人若有什么美德、信心、忍耐，都会在受压迫的时候显

现。我们已经看到基督徒残存的败坏在受苦时显现。受压迫则会激发基督徒的美德，从而战

胜败坏。每一种美德都将在受苦时自显。困苦的遭遇显出约伯是全心侍奉他的神，而不只是

因为神给了他很多福分（伯 1-2）。神容许敬虔人受苦，为的是显露他们的美德，以此安慰

他们。 

3）困苦促使敬虔人改正自己的过犯（启 3:19）。凶猛的仇敌突袭一座人民素来安居的

城，城的防御工事在袭击中显出优势和劣势。居民着手加强薄弱的地方，同时维护以巩固优

势的地方。主也是这样试验我们，好叫我们照样如此行。 

这些智慧的教训诚然对圣徒有益，帮助他们恒心忍耐他们的困苦，而不被愁苦所胜。属

世之人被困境胜过，是因他们未曾留意受苦的属灵原因，也不晓得困苦从谁而来。 

2.恒久忍耐 

神赐忍耐给那些遭属灵仇敌逼迫或凌辱的圣徒。圣灵是“赐忍耐的神”（罗 15:5）、

“发慈悲的父、赐各样安慰的神”（林后 1:3）。祂被赐给信徒作他们患难之时的“安慰者”

（约 14:16）。祂在苦难中在他们心里作成忍耐，并以祂托住万有的安慰和能力（罗

15:13），作为激励信徒的有力根据。具体说来，圣灵提供下面三个确据： 

（1）受苦的信徒在神眼中看为宝贵 

不论如何受压迫或迫害、被毁谤或辱骂，敬虔人在神眼中的宝贵地位或重要价值，都不

会有丝毫减少如同减少一根头发。使徒彼得说，基督徒被毁谤和羞辱，“便是有福的，因为 

神荣耀的灵常住在你们身上。”（彼前 4:14）就是在敬虔人被水火及一切伤人之物残害的

时候，神看他们更是为宝为尊（赛 43:2-4）。有哪个国王或君主不会加倍地爱那为他的缘

故被仇敌恶待的仆人呢？仆人在这种时候不是最能得到主人的爱吗（撒下 10）？ 

神爱祂的仆人大卫，他或愁苦或喜乐，神都一样爱他。他前得扫罗赏识，后遭扫罗逼迫，

在神看来他贵重不减。逃难的大卫和亨通的大卫，在神眼里诚然一样宝贵（诗 56）。敬虔

人受逼迫，神视作祂自己受逼迫（徒 9:4），“他们在一切苦难中，他也同受苦难”（赛

63:9），神对敬虔人的情感不会随他们的外在情况发生改变。有恶人辱骂和藐视基督徒，主



56 

不会站在恶人那边，因祂不与这等人相交（诗 94:20）。主必不藐视敬虔人，神断不会做这

事！ 

敬虔人的困苦不是神发怒的证据，反倒是他们真切有份于神的大恩并且作神儿女的凭据

（来 12:7）。使徒彼得见证说，在我们忍受神管教的时候，神最认同我们是祂的儿女。街

市上两个孩童打架，有一人路过，抓住其中一个的胳膊施以惩罚，却放走另一个，这不就可

以推断，被惩罚的是这人自己的孩子吗？他管教的是他的儿女，另一个不被惩罚，因为那是

外人。 

在罪招致的苦难中，我们可能察觉神向我们发怒（诗 85:5），但也会看到神对我们的

慈爱和信实。慈爱的父亲向犯罪的儿女发恼恨和忿怒，在惩罚的同时也依然疼爱儿女，看他

们比自己一切所有的更重要。这就是主说的：“凡我所疼爱的，我就责备管教他，所以你要

发热心，也要悔改。”（启 3:19；来 12:5-11）圣灵提醒圣徒记得，即使他们从顺境迁入逆

境，主爱他们的心肠也决不改变，这体现在以下方面： 

1）压迫的毒钩已被除去。正如死亡有毒钩，患难也有毒钩，重创不敬虔的人。基督已

为圣徒除去死亡的毒钩（林前 15:55-57），同样祂也除去了祂降在敬虔人头上困苦的毒钩。

压迫本为神震怒的记号，但基督改变了它的属性，把它变为神爱的记号（启 3:19）。这样，

敬虔人受压迫就不是罪的刑罚，而是父亲的管教，为要保守他们（林前 11:32）。由此，敬

虔人知道主虽严严地惩治他们，却始终是以善意待他们。祂携困苦临到他们，完全是为了他

们的益处。 

2）苦难使我们适应走天路。自从罪进入世界后，神就使用患难，使那些朝天国方向行

进的敬虔人得到成长和历练（诗 34:20-22）。看看亚当、挪亚、亚伯拉罕、以撒、雅各、

约伯、摩西、大卫、保罗和彼得如何经过苦难而变得老练。留意所有圣洁的先祖、先知和使

徒，以至所有蒙神所爱的圣徒，看他们是怎样经过患难而得历练。最要紧的是看耶稣基督—

—神的爱子（西 1:13），祂为我们成为罪，祂是个“多受痛苦，常经忧患”的人（诗 22；

赛 53）。这显然表明，我们蒙神所爱与我们在世上受痛苦，二者完全可以并存。这也激发

我们要长久忍耐。当我们细想这些属神的、远超我们的卓越之人，思量他们以百般忍耐和默

然不语承受了何等大的痛苦（诗 39:9），我们就该照样勒住自己悖逆的肉体，让它默默无

声。 



57 

在此我们可以得出结论：没有任何理由可以豁免神所有儿女都与之有份的苦难。假设我

们拥有不受疼痛、疾病、忧愁之苦的钢铁身躯，假设我们作圣徒拥有在地上夺不走的产业，

那么我们的确可以拥有苦难的豁免。但我们真的认为，我们应该成为拥有这些的人吗，或者

我们应该成为受人尊敬和有名望、让自己的良心或声誉不受攻击的人吗？诚然，我们若没有

与地上的圣徒一同受苦，就没有一丝道理与天上神的众圣徒一同欢乐。 

我们若看向耶稣基督——祂为我们的缘故，在地上活得像一条虫（诗 22:6），就可以

确信我们有必要像主一样作仆人（太 10:24）。主基督在地上受如此多的苦，而我们只受一

丁点苦，这难道合理吗？这除了证明我们是不属元首基督的已死肢体，还能是什么呢？默想

此事，能使敬虔人在困苦中存心忍耐。不单以信靠基督为喜乐，也为与祂一同受苦而喜乐

（腓 1:29；雅 1:2）。信徒正是因此位列天使之上，因为他们效法神儿子的模样（罗

8:29）。想象一下进天国有两条路，一条有点难走，但已被圣洁的先祖、先知、使徒、蒙爱

的众圣徒以及主基督本人踏过。另一条好走一点，但为敬虔人所远避。难道你不愿选择较难

的，就是那些如今在天上的先祖们、先知们、使徒们、圣徒们这众多卓越的天路客都极力称

道的那条路吗？ 

3）我们必将坚忍到底。从没有一个敬虔人会被困苦完全制伏，所有信徒最终必被救离

苦难（诗 34:20；雅 5:10；启 7:14-17）。主用杖责罚、用困苦管教敬虔人，并不剥夺他们

所享受的恩典（诗 89:33-37）。主爱属祂的民，他们或遭大难或逢大喜，祂的爱都没有区

别。这能极大地坚固敬虔人的坚忍，因为他们知道，不论困苦的起头多么严酷，得脱之后必

有欢喜。 

这一切都滋养坚忍，因为受苦的信徒确信，纵令全世界与他们作对，抑或遭遇许多的患

难，神都恩宠他们（提后 1:12）。当君王的眼目眷顾那遭仇敌重击的士兵，这士兵岂不赳

赳气昂！ 

（2）受苦的信徒必从苦难中大得益处 

圣灵教导我们：“万事都互相效力，叫爱神的人得益处。”（罗 8:28）使徒保罗说，

他受的一切苦“更是叫福音兴旺”（腓 1:12）。这些同样适用于圣徒所受的患难和逼迫。

圣灵帮助敬虔人明白，他们必享患难的果实： 

1）成圣。外体虽然因着困苦而毁坏，比外体重要和宝贵得多的内心，却一天新似一天

（林后 4:16）。我们最困苦的时候，圣洁就在我们里面发动（赛 27:9）。 



58 

2）坚忍。圣徒必被拯救，得脱将临到这罪恶世界的刑罚和毁灭（林前 11:32）。当世

界给我们笑脸和好处，它就有强大的力量勾引我们的心离弃神，转从世上的事（提后

4:10）。我们的本性是专以地上的事为念，当世界向我们示好时，我们很难抑制自己不去爱

它。主藉着苦难和困境，让世界向我们翻脸，让我们经历试炼，免得我们和世界一同被定罪。

当信徒受神的劝诫时，要牢记一点：走痛苦的患难之路，将引领他们远离诅咒和地狱的烈火，

就是那些不敬虔的人在地上短暂年日之后，必将承受的永远折磨（路 16:25）。这可以帮助

敬虔人甘心忍受患难的窄路，晓得这路必领他们脱离永远的刑罚。 

3）永恒的荣耀（徒 14:22；彼前 1:6-9）。“我们这至暂至轻的苦楚，要为我们成就极

重无比永远的荣耀。”（林后 4:17）这意味着不论敬虔人在地上如何受压迫，他们到天上

必得极多倍的荣耀。我们在世所忍受的每一小时的苦难，都将带来万年的欢乐。我们此生所

受暂时的侮辱和苦痛，都不过是天上永恒荣耀的种子。敬虔人察看此事就备受鼓励，欣然背

起自己的十字架，“因那摆在面前的天上的喜乐，就轻看羞辱” （来 12:2），知道患难通

向永恒的安息和喜乐，就心甘情愿走这条难走的苦难之路。 

看看这一切敬虔人从困苦中所得的益处。圣灵是如此教导他们，他们就振作精神，恒久

忍耐各样不快。人指望得好处时，都会甘心乐意忍受难处。工人乐意整天做工，不就是指望

在一天结束时领到工资吗？同样，我们工作时可能“不觉得快乐，反觉得愁苦”，但我们可

以恒久忍耐，因为这会“为那经练过的人结出平安的果子，就是义”（来 12:11）。我们生

病时，为了让自己好起来，就服苦药，并且为医生的看病开药感谢他、付他钱。同样，我们

在天上的父给我们喝使我们得永生的杯，我们岂可不喝吗（约 18:11）？ 

（3）信徒所受的苦必不过于他们所能受的（林前 10:13） 

神为敬虔人受益而调制的苦杯，永远不会烈过他们所能承受的程度。这杯不是按着他们

的功劳，而是按着他们的力量。主必赐给他们与困苦相称的安慰和力量，好让他们承担得起

（约 16:33；林后 1:4）。圣灵也向信徒保证，祂会住在他们里面，在苦难中坚固他们。再

没有比这更美的指望了。我们有圣灵的安慰和鼓励（约 14:16），还怕什么呢？圣灵还向敬

虔人确保他们不会受苦过重，不单指患病或直接从神手里降下的其他苦难，也指遭最可怕的

仇敌逼迫，因为就连仇敌也都是神忿怒的工具（赛 10:6）。敬虔人的仇敌仍在神的手中，

受神控制，为要让神的儿女得益处，因为是神的恩慈、智慧、全能之手拿着那根击打我们的

杖。一位慈父拿带刺的枝条打儿女的背，他会带着克制，不会下手无情，不会认为把管教之



59 

杖打断才能叫醒儿女。神的儿女若以为自己是被凶猛如亚述、西班牙人乃至魔鬼的利杖击打，

将会彻底丧胆，除非知道握杖的乃是神的手，他们才能得到慰藉，生出盼望。 

敬虔人在不得不忍受困苦、患难或逼迫的时候，圣灵向他们确保三件事： 

1）苦难的程度有限。敬虔人所受的苦，不会超过神为医治和矫正罪病所需要的程度。

换言之，主不会让苦难比所需要的更严酷。医生评估病人有时会出错，可能开出过猛的药方，

治疗伊始就令病人病况加重。然而，创造和塑造我们的神比我们自己更了解我们。祂“思念

我们不过是尘土”（诗 103:14）。祂知道我们有多软弱，知道我们能承受的有多微小，祂

藉着苦难来帮助祂的儿女，不是要毁灭他们，而是要拯救他们（启 3:19）。所以祂控制苦

难，确保它不会过重地压在病人身上。 

圣灵向敬虔人作此保证，使他们在苦难中可以生出忍耐。人若知道药片中只是包含一丁

点必要的苦，其他都是对健康有益的成分，他难道不愿吃下去吗？来听主如何鼓励祂受苦的

儿女：“耶和华说：我的仆人雅各啊，不要惧怕……因我与你同在……也要将所赶散你到的

那些国灭绝净尽，却不将你灭绝净尽，倒要从宽惩治你，万不能不罚你。”（耶 30:10-11） 

2）苦难的持续时间有限。使徒彼得说敬虔人受苦只是“暂时忧愁”（彼前 1:6）。这

“暂时”就是我们在世的年岁，之后苦难就全部终结，其与永恒相比的确只是“暂时”（诗

90），所以我们的苦难不会持续很久。诗人还宣告，神的怒气“不过是转眼之间，他的恩典

乃是一生之久；一宿虽然有哭泣，早晨便必欢呼。”（诗 30:5）医生也许会把绷带留在伤

口上过久，但我们的神不会。神像炼金之人坐在苦难的火炉上，为要洁净祂的儿女，“试炼

他们，如试炼金子，熬炼他们像金银一样”（亚 13:9；玛 3:3）。祂一看见苦难发挥完全的

功效，就会把祂的儿女从火中带出来（雅 1:4）。 

3）苦难的杖恰到好处。主像一个能干的农夫，知道撒种的土地是何类型，所用的种子

是何品质（赛 28:24）。我们可以放心，主比我们自己更了解我们，祂准许我们受苦，只是

为让我们结更多果子（来 12:9）。祂仔细确保对我们的耕犁和播种方式能多结果子（诗

129）。使徒彼得的话可作印证：“亲爱的弟兄啊，有火炼的试验临到你们，不要以为奇怪，

似乎是遭遇非常的事。”（彼前 4:12）敬虔人有时会因特定的受苦而心里犯难，想着若是

其他苦难就可以欣然承受。许多人因此变得失去耐性。但圣灵明明地教导，那塑造我们、最

了解我们内心光景的主，也清楚我们应当怎样被耕犁并撒上苦难的种，使我们可以结出好果

子。 



60 

知道我们不会受苦过重，就坚固我们的忍耐和顺服。当一个人丧失胆量，忍耐也就会消

磨殆尽。反之，一个人知道无论怎样受苦都不至毁灭，就会耐心等候他的神施行拯救，因为

主必帮助他。 

3.圣洁 

圣灵赐圣洁给受逼迫和压迫的敬虔人（来 12:10），主要藉着除净他们里面罪的锈迹

（伯 33:15-17；赛 27:9），来加添顺服神的心（诗 119:71）。苦难是一种属天的肥皂，除

去神儿女心中罪的污渍，使他们洁净（但 11:35）。苦难也像金匠的火，炼净敬虔人罪的残

渣和污秽，使他们可以成为美丽、贵重的器皿。苦难可能会让我们痛苦一阵子，为我们堕落

的本性所抗拒，就像有益健康的药可能会让病人一时间病得更重。但最终，苦难结出义果

（来 12:11），就是用和平的种子为行义之人所栽种的（诗 97:11），只是种子发芽需要时

间。 

敬虔人比属世之人大有优势。属世者不弃绝他的愚妄，不留意圣灵把人变好的作为，所

以像麦子在苦难的臼里被捣碎（箴 27:22）。而敬虔人凡事蒙神的灵引导，从苦难中得大利

益，明白受苦的日子是耕犁和撒种的时候，最终会结出美丽的义果。这些美丽的圣洁果实多

得数不清，最重要的就是信心、爱心和盼望（帖前 1:3）。注意到圣灵在敬虔人受苦时所激

发的这些荣耀美德，我们就可以真诚地说：我们在受苦的时候比其他任何时候都更好。苦难

的果子有这些： 

（1）信心加增 

撒但的火箭一概不能射穿信心的藤牌，一碰这盾就被灭尽（弗 6:16）。苦难从多方面

激发信心，尤其是： 

1）促使我们自省。当我们被压迫、逼迫或其他难处击中，魔鬼会试图削弱我们对神的

信靠，破坏我们圣洁的信心，诱使我们相信自己不是真信徒。他试图说服我们不蒙神所爱，

主已转眼不看受苦的我们（诗 73）。是的，信徒应自己省察是否有真信心，基督是否真在

自己心里，才好经得起察验，自己不是可弃绝的人（林后 13:5）。是的，他们应察验自己

的根基、所掌握的证据，以及证据上盖的印记。他们的信心若真实无伪，试验越多就越稳妥。

我们晓得，船舶的航行日志越经得起检查就越能证明其真实性。我们也知道，如果有一笔巨

额遗产临到我们，我们不会先焦急地检查遗嘱的准确性，但是反对我们继承之人则会如此。

同样，约伯在细查了自己受损的信息后，动情地说：“即使他要杀我，我仍信靠他。”（伯



61 

13:15，直译）而属世之人则试图用神施恩给自己的假信息来安慰自己，置自己于可悲的境

地。他们越省察自己，就越失去信心。不久之后，他们就会发现自己受了蒙蔽。 

2）削弱我们对世事的渴望。当逼迫、困苦或其他难处重压着我们，我们会强烈意识到

世上事物的虚空，因为在我们最需要帮助之时，地上事物让我们失望。然后，我们更深地知

道一切都在乎神，“没有人能以智慧、聪明、谋略敌挡耶和华。”（箴 21:30）于是，这引

导我们收回对地上事物的倚赖，转而投靠主我们的神，唯独祂是坚固磐石。让我们和诗人一

起说：“投靠耶和华，强似倚赖人。投靠耶和华，强似倚赖王子”（诗 118:8-9），或强似

倚赖世上其他任何事物。他们的帮助纯属虚无，能帮助我们的只有主（赛 63:5-9）。 

从本性来说，我们很难不倚赖近在手边的地上事物。只有当这些事物不起作用，我们别

无指望而我们的灵魂仍寻求帮助时，我们才会开始仰望神，到祂里面寻求安歇。使徒保罗

“自己心里也断定是必死的，叫我们不靠自己，只靠叫死人复活的神”（林后 1:9）。主使

以色列民在旷野降卑，受饥渴之苦，好让他们“知道人活着不是单靠食物，乃是靠耶和华口

里所出的一切话”（申 8:3）。我们还看到，旅行者在穷途末路之际如何呼求神（诗

107:23-30）。还有约沙法那样的信徒是如何磨练自己对神的信心，他在最危急的时刻对主

说：“我们也不知道怎样行，我们的眼目单仰望你。”（代下 20:12） 

3）使我们更亲近神。当逼迫、困苦或其他困境折磨我们时，我们会倾向更多学习神的

话语，更殷勤察看神赐祂儿女的应许和福分（诗 119）。诗人受击打，就存心观察神的属性

（诗 77:7）。我们的信心靠神话语中启示的应许而得滋养和坚固，如同婴儿喝母乳长大一

样。 

4）使我们信心更坚固。神的应许是信心的最佳养分。所以神的话语又称为“信心之道”

（罗 10:8，直译）。我们在经上读到的每一节切合我们处境、安慰人心的美好经句，都像

全能之神从天上寄来的信，为要坚固我们的信心。如此，苦难极大地坚固我们至圣的信心。 

（2）爱心加增 

圣灵在苦难之日坚固我们，以至苦难的众水都不能把爱熄灭（歌 8:7）。这表现在： 

1）我们在爱中向神张开手臂。我们受苦时会敏锐意识到，主我们的神仍是我们最好的

朋友，当所有人和事都靠不住时，只有祂扶持我们（诗 27:10），祂是我们心里的力量和安

慰（诗 94:19）。在我们受苦受难、样样都缺乏的时候，有人恩待我们，言语不能形容我们



62 

会有多感动。当大卫默想神如何在他逃避扫罗时扶持他，他发出赞美说：“耶和华我的力量

啊，我爱你！耶和华是我的岩石，我的山寨，我的救主，我的神，我的磐石，我所投靠的。

他是我的盾牌，是拯救我的角，是我的高台。我要求告当赞美的耶和华，这样我必从仇敌手

中被救出来。”（诗 18:1-3） 

尤其当我们受苦时，想到基督所受的苦痛，想到神因对我们的大爱，竟不顾惜自己的儿

子（约 3:16），这要使我们在今生一切的难处和来世永恒的荣耀中找着安慰。当我们默想

这一点，我们越是受苦，越是爱主更深。因为只有知道主为我们受了多大的苦，我们才会开

始明白我们所亏欠神和祂儿子的爱有多大。 

2）我们在爱中向人伸出援手。我们受过苦难，就能更好体恤有难处的人。主告诉我们：

“不可欺压寄居的，因为你们在埃及地作过寄居的，知道寄居的心。”（出 23:9）困苦使

我们满心怜悯患难中的邻舍，也教我们在亨通的日子记念受苦的人（来 13:3），我们对他

们的爱心很容易冷淡。我们必须为基督徒的爱心甜蜜增长而祷告。 

3）我们领会神话语的爱。前面说过，我们在受苦时会倾向更多学习神的话语。这话语

是爱的话语，句句都呼出从基督而来的真实爱心。全律法都在“爱”这个字里成全了（罗

13:8；加 5:14）。苦难越促使我们查考神的话语，我们的爱心就越增长。当我们为爱神和

我们的邻舍预备受苦之心来考查神的话语，就尤其能够领会神话语的爱。 

（3）盼望加增 

再尖锐的苦难也刺不穿救恩的头盔，那是主在困苦的日子为祂的圣徒装备的（帖前

5:8）。圣灵在这些时候坚固我们的盼望： 

1）当我们诚心寻求神。当我们经历困苦患难，我们全心寻求主我们的神。我们见属世

者亨通富足，但安慰我们的圣灵教我们明白，时候到了必会算账。正如经上所说：“神既是

公义的，就必将患难报应那加患难给你们的人；也必使你们这受患难的人与我们同得平安。

那时，主耶稣同他有能力的天使从天上在火焰中显现。”（帖后 1:6-7）把这话与信徒正遭

遇的逼迫联系起来，能极大地激发和坚固他们对“所预备、到末世要显现的”永恒福分的盼

望和期待（彼前 1:5）。这给信徒带来强烈暗示，神的公正和公义都是为给信徒预备永恒的

救恩。这“救恩的头盔”大大坚固信徒（弗 6:17），就是盼望神的义如今在基督耶稣里赐

给他们，并在永恒的荣耀中赐给他们的救恩。 



63 

2）当神帮助我们。敬虔人在患难中深深经历神的信实和帮助，也深深感受到自己信心

的真实无伪。使徒说苦难生出盼望（罗 5:4）。大卫因着知道是神帮助他杀死狮子和熊，就

刚强壮胆，确信自己也能打败未受割礼的非利士人歌利亚（撒上 17:34-37）。受困苦的圣

徒也是这样，他们在患难中，耶和华必不离弃他们，总要施恩给他们，帮助他们。他们会越

发确信，相信神会继续帮助他们，并最终救他们脱离一切苦难。诗人说：“你赦免了你百姓

的罪孽，遮盖了他们一切的过犯。你收转了所发的忿怒和你猛烈的怒气。”（诗 85:2-3）

正因为此，诗人祷告说：“拯救我们的神啊，求你使我们回转，叫你的恼恨向我们止息。”

（诗 85:4）困苦中经历神的恩典，既坚固我们当下的盼望，又促使我们期待更多的恩典，

这依据在于：“他既然爱世间属自己的人，就爱他们到底。”（约 13:1；罗 8:38-39） 

3）当我们明白我们的盼望在基督里。我们说过，经历困苦的敬虔人倾向更殷勤地学习

神的话语。正如使徒保罗说，神的话语赐给我们，也是为了叫“我们……可以得着盼望”

（罗 15:4）。神的话语充满荣耀和鼓励，一同效力于坚固圣徒的盼望。无数句类似的话语

像这样宣告：“穷乏人必不永久被忘，困苦人的指望必不永远落空。”（诗 9:18）神的话

语总是领我们到基督那里（林后 3:16），祂是我们的盼望（提前 1:1）。盼望是我们灵魂的

锚（来 6:18-20），越来越牢靠地联于基督。因此，我们越学习神的话语，就越在基督徒的

盼望中得坚固。 

看哪，有这些宝贵的恩典赐给困苦中的信徒。经验告诉我们，这就是关于困苦的真相。

“你须要听，要知道是与自己有益。”（伯 5:27）你会发现，困苦的日子虽然阴暗、令人

悲伤、难以接受，却会成为你生命中结果实最丰盛的日子。 

当把顺境时与逆境时相比较，我们会更加明了。看到困苦的日子是最受益的日子，我们

会和所罗门一起说：“忧愁强如喜笑，因为面带愁容，终必使心喜乐。”（传 7:3）魔鬼和

世界尽可列阵攻击我们，时间将会证明，他们以为用许多苦难害惨了我们，但其实他们反而

洁净了我们。他们所行的一切只是效力于涮净我们罪的污秽锈迹，令我们作为神殿中的器皿

更加明亮闪耀。既然逼迫所结的果子如此丰盛，我们真愿意为圣徒的缘故忍受逼迫（提后

3:12；彼前 3:17）。 

我们广泛地探讨了神的灵在受苦的敬虔人心中的工作，好让敬虔人知道他们蒙召忍受如

此多的苦难，但主的安慰也是大的（林后 1:4）。他们看见主为他们在困苦时预备的福分和

安慰，就应谨慎自己不被魔鬼的诡计欺骗，不因缺乏信心而失去这些恩赐。那些不知道困苦

时他们所拥有的特权，只觉得主好像在刑罚自己的人，很容易就会被胆怯发昏的心淹没。 



64 

一些亨通的人在这里可能找不到太多满意的内容，因为他们缺乏让这类主题变得可口的

调料——苦难。也有人会觉得这里讲得太过繁琐，但我们相信，此时正经历困苦的人必会欣

赏此篇的内容，尽管有些冗长，他们也不希望篇幅减少，因为每个部分都为他们提供充分利

用苦难的新思路。 

恩典国度与黑暗国度为敌 

我们已讲明与黑暗国度争战的恩典国度。这让我们想起以利沙对仆人说的话：“与我们

同在的，比与他们同在的更多。”（王下 6:16）站在圣徒这边的，比站在属世之人那边的

更强。全心全意倚靠神的人终将取胜，公义圣洁地服侍神，像犹大那样靠神掌权（何

11:12）。正如约翰宣称：“那在你们里面的，比那在世界上的更大。”（约壹 4:4）这话

有理，因为： 

与神的圣灵相比，卑鄙的魔鬼算得了什么呢？ 

与神的圣教会相比，被定罪的世界算得了什么呢？ 

与新造的人相比，旧人算得了什么呢？ 

两相比较，任何人都顿时便知哪一方将会得胜。被倾覆是黑暗国度不可避免的命运，因

其首领的头已被重创。与主在同一阵营的人有福了，因为这一方将在今世的争战中大获全胜，

且要在来世加冕永远的荣光（诗 110）。 

那些不想开始基督化生活和敬虔实践的人，也当留心听这里的话。有人用信徒的堕落、

世界的败坏、魔鬼的狡猾藉口推诿，仿佛没有帮助从我们的神和祂的恩典国度而来。他们索

性放弃，在绝望中躺平，就像懒惰的以萨迦屈肩负重（创 49:14-15），不为追求敬虔花费

丝毫力气。他们的刑罚必更严厉，既知神已立定一个恩典国度来帮他们抵挡魔鬼、世界和肉

体，却拒绝伏在本可以坚固和拯救他们的国度之下。 

凡热切想要实践真敬虔的人，无论如何都要刚强壮胆，觉悟到自己将得到多么大的帮助，

就可虔心投入各人已经开始的蒙福之工。让他们持续寻求助力，好叫他们与那位骑白马出来、

最终得胜的那位一同出来，一起无往不胜（启 19:11-16）。  



65 

第四篇 敬虔生活是生命的真目的 

 

我们已仔细留意，弄清黑暗国度和恩典国度的特征和本质，这是促进敬虔实践所必需的。

我们接下来必须讨论我们的日常表现，因为想要真正敬虔度日就必须考虑个人行为，以便我

们一方面不断拆毁黑暗国度，另一方面逐渐建立心里的恩典国度。 

如果有哪个主题需要深入彻底的探讨，那就是行为的主题，因为行为问题至关重要，可

以说是触及世上最有权势的两个国度的王权。许多人不关心这个现实，只从表面看待问题，

很少努力实践敬虔，就因为这两个国度都在属灵层面，为肉眼所不能见。毫无疑问，如果我

们不仔细留意黑暗国度和恩典国度，获得一定的真知灼见，我们就永远不会过上敬虔的生活。 

特别是以下三件事极其必要，对抵挡黑暗国度、抓住恩典国度必不可少： 

⚫ 我们应当明白生活的恰当目标，始终把生命的真正目的摆在面前（本篇）； 

⚫ 我们必须恰当应用神为帮助我们达到目标所预备的一切合法的手段（第五篇）； 

⚫ 我们必须在使用和应用神预备的手段时明智地行事（第六篇）。 

能识别黑暗国度和恩典国度之特征的基督徒，有必要首先在思想认识上弄懂一件事：成

为敬虔人的真义是什么。最重要的是，他应当充分认识人生的真正目的是什么，他才能以真

正敬虔的方式生活。他必须以此目的安排和规范他整个生活和行事为人，并在处理任何事务

上都以不偏离此目的为头等要务。既留心避免追求错误的人生目标，就必严肃思考人生的方

向——生命要通向何处、人生需要实现什么——因为人倾向最奋力追求他最渴望的事。我们

想要在世上有钱有权，就会将全部努力对准这一目标。我们若有其他的人生志向，同样会努

力去实现它。所以我们极有必要引导自己实现正确的人生目标，这目标就是为实践真敬虔、

活出敬虔的生命。不然，我们就像没有确定靶子的弓箭手，向空中胡乱射箭。 

无可否认，许多人漫不经心地实践敬虔且成效不大，因为他们未倾尽生命瞄准正确的靶

子，只是朝大致的方向随意射出。他们的意愿是好的，但也仅此而已。他们在追求敬虔上飘

忽不定，时而在轨时而脱轨。使徒保罗断不愿如此，“我奔跑，不像无定向的；我斗拳，不

像打空气的。”（林前 9:26）“我只有一件事，就是忘记背后，努力面前的，向着标竿直

跑，要得神在基督耶稣里从上面召我来得的奖赏。”（腓 3:13） 



66 

所以，我们有必要接着详细考虑三个问题：第一，我们生命的真目的有哪些特征？第二，

追求此目标的基督徒本质为何？第三，黑暗国度用哪些阴谋诡计向我们掩藏生命的真目的？ 

一、生命的正确目标和宗旨 

我们知道属世之人投身于很多事，我们也知道真正必不可少的只有一件（路 10:42）。

我们人生的真正目的是凡事荣耀神、促进自己灵魂的得救，并赢取他人的得救。诚如使徒保

罗宣告的：“所以，你们或吃或喝，无论作什么，都要为荣耀神而行。不拘是犹太人，是希

腊人，是神的教会，你们都不要使他跌倒；就好像我凡事都叫众人喜欢，不求自己的益处，

只求众人的益处，叫他们得救。”（林前 10:31-33） 

荣耀神无疑是我们人生最重要的目的（即志向）和目标（即标杆）。我们的受造和新造

都为了这一缘故（赛 43:7,21）。实现此目标的唯一方法是遵从神的旨意和话语（耶

23:22）。如此行还能赢取许多灵魂，促使我们自己灵魂得救。我们的恩主将这三样事联合，

以至我们藉着遵守神的诫命全心寻求荣耀神，就不可能不造就我们的邻舍。我们自己的幸福

也由此而出，这一点无容置疑。下面我们将简要说明，真正荣耀神、促使我们自己并我们的

邻舍得救，分别包含哪些当行的事。 

（一）人生最重要的目的：高举和荣耀神 

基督徒都认同高举神是他们人生最重要的目的。所以大卫说：“我一生要赞美耶和华。

我还活的时候，要歌颂我的神。”（诗 146:2）有什么比荣耀和赞美那创造并塑造我们的主

神更合理的呢？但不是每个人都明白怎样使主得荣耀。我们应当大致了解，荣耀神包括谨守

祂的诫命、彰显真正的敬虔，正如我们在本书第一篇的简要中介绍的。为了叫寻常百姓7得

益处，我们需要稍微延伸讲解，基督徒应从三个具体方面高举神的荣耀： 

1.承认神的名 

我们放胆承认神的圣名和真理，就高举了神的荣耀。彼得是如此教导我们（彼前

3:15），圣洁的殉教者更是如此树立光辉的榜样，“他们虽至于死，也不爱惜性命。”（启

12:11）他们承认神的圣名和圣道，即便这不可避免地导致被残忍杀害（但 3）。 

 
7
 荷兰文字面意思为“简单的人”，泰林克是指“未在政府或教会身居领导位分的每个信徒”（见本书第五篇）。 



67 

凡是在道德上放纵的人、追求世俗的人、自称全心全意侍奉神实际却假冒为善的人，都

远远做不到承认主名。我们生活在安逸舒适的时代，不需要为真理用生命战斗（来 12:4），

也不会为福音的缘故被当作将宰的羊（诗 44:11；罗 8:36）——然而这种情况却贯穿我们本

国的历史。8尽管如此，我们应当天天高声赞美、荣耀、尊崇那天天为我们赐福益、行大能

的神，让这成为习惯，来高举神的荣耀。我们还应赞美高举神的预旨、典章和律法，每次用

餐、集会等各种场合，都要不失时机地捍卫和宣传。即使不被理解或惹人嫌，我们都要坚持

这样做（诗 119:46-48）。 

2.活出我们的信仰 

按照我们的圣洁宣信，时常预备妥当来侍奉神胜过一切，向世人显明我们是先求神国的

人，这就高举了神的荣耀。我们要以侍奉神为头等要务（太 6:33），时常谨守第一块法版

上的诫命，在所有本分中优先履行关乎尊崇神、爱神、敬畏神、赞美神的属灵本分。预备侍

奉神，将我们的全人和我们的一切所有——我们的思想、胆量、力量、优势；我们的眼、耳、

口、舌、手、脚、感官、肢体；我们的权柄、财富、收入——统统用于服侍神。在每时、每

天、每月、每年，或知道，或事先不知（启 9:15），我们诚然要为侍奉神作好一切预备。

如此，当主的话语像火柱或云柱，吩咐说“去”，我们就去，说“来”，我们就来，说“停

住”，我们就停住（民 9:17）。 

我们不是只在方便或适合的时候才做神的工。即便肉体经受极大的不便，即便属血气的

思想无法接受，即便没有好的理由，甚至反对的理由更充分，我们都要做神的工。更进一步，

即便明显感到痛苦、受伤、满是羞耻，我们仍要做这工，只因这是神吩咐的。如此就显明，

我们爱神纯净的话语和旨意，胜过我们自己的理性和眼光。我们像使徒彼得对他的主说：

“依从你的话，我就下网。”（路 5:5）这样行的人必高举神的荣耀！ 

3.把光照在人前 

我们藉着宣信和预备侍奉的心，寻求彰显神施恩装饰我们的荣耀的属灵恩赐（彼前

2:9），就高举了神的荣耀。我们带着端庄、谦卑、自守和各样属灵恩赐的明证，努力去行

我们愿意成就的属灵或现世之事，连我们的眼睛都闪耀着敬畏神的光芒。世人就将看见我们

 
8
 泰林克想到宗教改革的历史。低地国家的宗教改革以遭受剧烈逼迫为标记：罗马天主教圣统制和西班牙政府坚决尽力压

制他们所认定的异端。到 1560 年代中期已有数万人因信仰被杀害。多数人被活活烧死、绞死或砍头。活在“十字架下”、

活在逼迫的政权之下的传统，深深影响了荷兰改革宗教会。 



68 

何等看重和尊崇神，因而不得不承认神就在我们中间（林前 14:25），全能的神果真在我们

心中大能地运行。 

我们如此行，就是高举荣耀神，正如基督吩咐的：“你们的光也当这样照在人前，叫他

们看见你们的好行为，便将荣耀归给你们在天上的父。”（太 5:16）这样，我们就像通体

散发属天光芒的明灯，让基督的生命在我们身上显明，也让基督徒生命的荣耀和卓越藉着我

们向外发光。 

我们如此谦卑彰显属灵的恩赐，住在我们里面的神就显明出来，尽管祂是“自隐的神” 

（赛 45:15）。是的，我们由此确知，主我们的神，虽不为世人所见，却被所有认识我们或

注意到我们属灵行为的人看见。 世人注意到，有一股全然的大能使我们这极其软弱无力的

人，在敬畏神中行事为人，藉着神舍弃自己，服从神的圣洁愿望和旨意，甚至违反自己天然

本性的意志、情欲和倾向。如此我们就最为荣耀和尊崇我们的神。 

（二）人生第二个目的：促进个人灵魂得救 

我们自己灵魂的得救确实是我们个人真实卓越的人生目标。我们都承认灵魂是人最重要

的部分，神的形像在我们灵里反映得尤为明显。我们今生悉心照料自己的眼耳手脚，以保持

健康和正常运转，难道就不该更加照料自己的灵魂吗，那可比身上的肢体贵重千倍！主耶稣

基督最清楚事物的价值，所以劝我们，若为了拯救我们的灵魂，必要的话，我们要准备好剜

掉自己的眼睛，砍掉我们的手（太 5:29-30）。主耶稣明明地告诉我们，就算世上最大的好

处也不能抵消我们对自己灵魂造成的最小伤害（太 16:26）。所以，我们灵魂的得救是我们

今生需要最先寻求的事之一。我们必须以个人灵魂得益处为目标，在凡事上都朝此目标努力。

所以经上教导我们今生要“恐惧战兢，作成你们得救的工夫”（腓 2:12）。 

之前讲过，藉着敬虔生活以及凡事高举神荣耀，可使灵魂愈加兴旺。但普通人还需知道，

个人灵魂的得救尤其要从这三个方面促进： 

1.坚固信心 

随着基督徒的信心日渐抖擞和坚固，属灵的生命也一同成长（犹 1:20）。我们显然应

当带着作成自己灵魂得救工夫的信心，过基督徒的生活（来 10:39）。“人非有信，就不能

得神的喜悦”（11:6），凡是真相信主基督的，都得永生（约 3:16）。藉基督徒的信心，



69 

人回转归到灵魂的牧人监督（彼前 2:25），祂负责确保凭真信心到祂那里的，一个也不会

失落。祂指明“信心的果效，就是灵魂的救恩”（彼前 1:9）。 

事实就是如此。凡想要促进自己灵魂得救的，都应顾守基督徒生命之根，就是真信心。

我们怎样爱惜、激发自己的信心，使之成长加增，基督徒的生命也照样在我们里面得坚固。

我们在信心中坚立到什么地步，我们属灵的生命就成长到什么地步，直到得着最大的安慰、

喜乐和确据，请阅读希伯来书 11章。 

2.离恶行善 

“将自己灵魂交与那信实的造化之主”牧人基督（彼前 4:19），灵魂就多蒙福分。很

显然，我们作恶就是偏离主的道路——救恩之路，脱离了全能者的保护。我们从祂翅膀的荫

下飞走（诗 91:1），去到盘旋于空中伏击灵魂的地狱鸷鸟魔鬼的翅膀之下，就使自己的灵

魂落入失丧的千种危险中——就我们自己的行为而论。我们积极行善，就是持守神的道路，

即救恩之路，是住在全能者的翅膀荫下，祂吩咐祂的使者在我们所行的一切道路上保护我们

（诗 91:11），使我们在各个方面远离撒但的火箭以及攻击灵魂、可能伤害灵魂的一切事。 

凡想要推进自己灵魂得救的，都需留意此理并据此行事。各人要弃恶择善，在神和人面

前存清洁的良心，才能在世上安然居住。如经上所记：“人若爱生命，愿享美福，须要禁止

舌头、不出恶言，嘴唇不说诡诈的话；也要离恶行善，寻求和睦，一心追赶。因为主的眼看

顾义人，主的耳听他们的祈祷；惟有行恶的人，主向他们变脸。你们若是热心行善，有谁害

你们呢？”（彼前 3:10-13） 

3.保持忠心 

敦促自己“在我们主救主耶稣基督的恩典和知识上有长进”（彼后 3:18），属灵生命

的成长就大得成长，进而反过来保守不至于“从自己坚固的地步上坠落”（彼后 3:17）。

我们诚心寻求好好发挥神赏赐的才干和恩赐，就表明我们是主基督的忠心仆人，基督的应许

就应用在我们身上：既在最小的事上有忠心，我们就可以有权柄管理更多（路 19:17）。我

们在恩典和属灵恩赐上长进到什么程度，就使我们灵魂的救恩确定到什么程度，直到得着永

远的安慰。使徒彼得清楚地告诉我们：“更加殷勤，使你们所蒙的恩召和拣选坚定不移……

这样，必叫你们丰丰富富地得以进入我们主救主耶稣基督永远的国。”（彼后 1:5-11）你

们要留心思想并照此理而行，就可实现使自己得救的人生真目标。 



70 

（三）人生第三个目的：促使邻舍得救 

赢取他人灵魂并藉此建立神的教会，无疑是我们人生的另一重大目的。使徒保罗热心寻

求凡事吸引众人，好为基督多少赢取一些人。他让自己可以成为各样的人，好成就此事。他

劳碌不知疲倦，不是为自己得利，而是要助力许多人得救。来听听他怎么说：“我虽是自由

的，无人辖管，然而我甘心作了众人的仆人，为要多得人。向犹太人，我就作犹太人，为要

得犹太人；向律法以下的人，我虽不在律法以下，还是作律法以下的人，为要得律法以下的

人；向没有律法的人，我就作没有律法的人，为要得没有律法的人。其实我在神面前，不是

没有律法；在基督面前，正在律法之下。向软弱的人，我就作软弱的人，为要得软弱的人。

向什么样的人，我就作什么样的人。无论如何总要救些人。”（林前 9:19-22） 

圣经宣告说：“有智慧的必能得人。”（箴 11:30）我们深知主耶稣基督道成肉身的目

的，祂为何受苦，为何在十字架上被咒诅死去。祂承受这所有苦难，岂不就是为了赢取灵魂、

拯救失丧的人吗（赛 53:11；太 18:11）？难道我们不该跟随基督的脚踪，按祂的引导、靠

祂的能力，只要有机会就寻求赢取灵魂吗（提前 4:16）？ 

除了知道如何敬虔度日（参本书第一篇），除了寻求高举神的荣耀、促进个人属灵生命

从而改善邻舍的灵魂光景，我们还应了解，可从三个方面效力于神的荣耀以及邻舍的灵魂益

处： 

1.不作绊脚石 

当我们对人（不分教会内和教会外）小心翼翼，最大程度避免成为绊倒人的原因，不给

任何丑事制造机会，就等于增进邻舍的属灵福祉。这是保罗的劝诫（林前 10:32-33），是

他对所有信徒的期望（腓 1:10），也是他自己的日常实践（徒 24:16）。自称为改革宗基督

徒，却过着可憎恶的堕落生活，几乎再没有什么比这更阻碍人得救了。这让虔诚的人看见就

忧伤，让软弱的人困惑、动摇，让属世之人更有底气偏行己路，对信仰漠不关心，行一切该

被定罪的事。 

所以使徒保罗流着泪恳切地宣告，不管这种人如何宣信基督的名并以之为荣，他们都是

“基督十字架的仇敌”（腓 3:18）。这意味着，即使吃基督徒可以吃的某种食物，也可能

变作绊脚石，败坏基督为之舍命的灵魂（罗 14:15）。保罗为此郑重说：“食物若叫我弟兄

跌倒，我就永远不吃肉，免得叫我弟兄跌倒了。”（林前 8:13）他宁愿禁止自己犯这种可

憎恶的倨傲重罪，因为基督徒绝不能如此任意妄为。很明显，他知道自称为真基督徒的人应



71 

当像山上之光（太 5:14），像灯塔为海员导航。很明显，倘若基督徒指错方向会误导许多

人，导致许多不可挽回的灾难。所以基督对这种人宣布可怕的判决，称那些绊倒神教会里软

弱、愚蒙弟兄的，不如颈项上拴磨石被丢到海里去（路 17:1-2）。 

我们必须防备绊倒人的罪，十分审慎地确保择善而从，“作诚实无过的人，直到耶稣基

督的日子。”（腓 1:10）我们若真有诚意关心和赢取邻舍的灵魂，就当力所能及地热心遵

照神的吩咐：“将绊脚石从我百姓的路中除掉。”（赛 57:14）除去绊倒人的罪大有裨益，

能鼓励我们的邻舍更诚恳地听从对他们灵魂的呼召。 

2.作敬虔度日的榜样 

我们鼓励邻舍的灵魂得救，不仅留心不作错事绊倒或吓到人，还要凡事向人显出敬虔的

好榜样，这样我们就能和保罗一起说：“你们该效法我，像我效法基督一样。”（林前

11:1；参提后 3:10）要知道，对于那些尚未被基督得着或信心十分软弱的人，用好行为的

榜样引导他们，要比用规章条例或其他方法都好得多。 

使徒保罗重视这一原理，所以他鼓励妻子要有好榜样，以吸引不渴慕真道的丈夫归于信

仰。不信的丈夫观察到妻子的模范行为和生命，禁不住给予认同，也许就开始听从真道，以

至于相信。反之，当真道被糟糕地呈现，宣告信仰的人时常不敬虔，人们就不免怀疑甚至憎

恶起真道来，可能连听都不听，就心存藐视地拒绝！对此，我们显然没有比在他们面前树立

敬虔度日的好榜样更好的挽救方法了。 

不了解真道的寻常人，其实并不太关注真道本身，而是更关注追随真道之人的生命如何，

难道不是吗？他们很难把真道跟那些口里宣信却活不出来的人对上号。所以彼得对真基督徒

说：“亲爱的弟兄啊，你们是客旅，是寄居的。我劝你们要禁戒肉体的私欲，这私欲是与灵

魂争战的。你们在外邦人中，应当品行端正，叫那些毁谤你们是做恶的，因看见你们的好行

为，便在鉴察的日子（‘鉴察’或作‘眷顾’）归荣耀给神。”（彼前 2:11-12） 

3.谈论神的话语 

我们鼓励邻舍的灵魂得救，不但要树立好榜样，而且要与他们谈论神的话语，使他们领

悟自己的光景。要知道，神的话语是救恩的种子（路 8），有拯救灵魂的大能大力（雅

1:21）。如果我们真想造就邻舍，赢取他们得救，就要把神的话语拿起来并使用。 



72 

你有没有察觉，属世之人是如何吸引别人加入他们属世事务和肉体之事？他们岂不是通

过彼此交流讨论，争取对方支持吗？使徒岂不是说，“滥交是败坏善行”吗（林前 15:33）？

狡猾的魔鬼岂不是用花言巧语诱惑了夏娃吗（创 3）？我们岂不可反过来说，好的交通能改

正恶行吗？因此，神子民的圣洁言谈可吸引许多属神的儿女归信真道并改正他们的行为（帖

前 5:14）。 

我们必须在此工中竭力，照使徒所教导的实践，“彼此相顾，激发爱心，勉励行善”

（来 10:24），“在至圣的真道上”彼此造就（犹 1:20）。这也意味着，我们要警戒不守规

矩的人，勉励灰心的人，教导无知的人（帖前 5:14），随处向人显明我们的舌头是生命树

（箴 15:4）。就连狗的舌头也不是白长的（路 16:21），基督徒的舌头岂不更应该发挥功用

吗？ 

让我们留意应用这一原则：敬虔度日且言谈圣洁的人，可以赢得许多邻舍的灵魂。同样

确定的是：言谈圣洁的人也应当敬虔度日。在使用相同弓箭的情况下，软弱的手射箭比强健

的手更容易脱靶，这不是显然易见吗？同理，讲话者的品性是关键。造就人的属灵话语从不

敬虔之人口里讲出就作用不大，从真敬虔之人口里发出就像勇士手中的箭，像刺棍，像会中

之师钉稳的钉子（传 12:11），让敬虔牢牢扎根在人心里。 

总之，我们只有认真实践并寻求促进以上三个方面，才是正确依循生命的真正目的。下

面我们将探讨，理当致力于恳切追求人生真目的的真基督徒具有什么特质。使徒告诉我们神

的儿女有三类，就是属灵的小子、少年人、父老（约壹 2:12-14）。我们将从人生目的的角

度切入，观察和解说每一类人的特征和态度。 

二、追求生命真目标的基督徒 

（一）基督里的小子 

基督里的小子已经重生。按属灵新生命的本质，他们经历了罪得赦免（约壹 2:12），

也领受了一定程度神知识的恩赐，得以认识神是他们的父，因此呼叫“阿爸，父”（罗

8:15）。体会父神慈爱的他们渴望表现得像顺命的儿女，也极恳切地追寻人生的真目的，好

配得上如此良善的父。然而，他们对基督徒生命特性和要求却知之甚少。他们要么极大享受

神的安慰，要么在神面前极度愁苦——这取决于他们认为自己近期在神面前的表现是好是坏。

他们的属灵光景一般有三个具体表现： 



73 

1.不太清楚自己应达到什么期待 

因为不了解恩典国度和黑暗国度的奥秘，有时甚至不能区分这二者，基督里的小子就不

能明白神按什么规矩对待祂的儿女，神对他们通常有何期待。他们不知道敬虔生活的本分有

哪些，凡事行义怎么行，该如何侍奉神讨祂喜悦。他们还未意识到持续跟随主的益处有多大，

同时代价又有多高。该抵制哪些情欲和欲望，离弃哪些习惯和嗜好，忍受哪些困难和障碍，

坚持承担哪些义务和职能，他们不大清楚。撒但欺哄、牢笼、试探愚蒙人的阴谋手段有多深

不可测，他们缺乏体会。他们的知识和见识是如此之少，以致他们真的不晓得如何在实践中

履行敬虔的本分。简言之，他们还是小孩子，没有足够的经验分辨好歹（来 5:14），从而

不能在真敬虔上有长进。 

2.如饥似渴想要知道更多 

基督里的小子有好的初心，他们诚心诚意，凡事正直，要讨神的喜悦。尽管在关乎他们

天父的事上，缺乏知识和老练，但在他们里面找不出诡诈、欺骗或伪装。他们想要做的更好。

我们知道小孩认得父母后通常很依恋父母，期待从父母那里得到许多好处；基督里的小子对

他们的慈爱天父同样如此。他们尽管经常跌倒，就像刚学走路的小孩常常摔倒一样，但他们

仍继续努力，要在各方面行得好。他们渴望在主的道路上受训练，不断学习和领悟，好叫自

己知道并明白，就照着行。使徒彼得形容他们就像初生的婴孩一样，急切寻求神话语的纯净

灵奶，好渐渐长大（彼前 2:2）。为了学习更多、让生命更好，小子坚持去教会，学教理问

答，研读圣经，在礼拜结束后彼此谈论牧师所讲的道，把敬虔人说的每句话存在心里。他们

问许多问题，因为一切对他们来说都是新的。他们渴饮训诲者的言语，专心听善教者的教导。

他们这样做，是诚心想要追求生命的真目的，把目标时刻摆在眼前，把每件事都导向这一目

的。 

3.容易灰心丧胆 

基督里的小子很容易就会从欢喜转为忧愁。当发现自己能很好地管理个人事务，在主的

道路上秉公行义，他们就会大受鼓励。他们找到在圣灵中的宝贵喜乐，并且对神大有确信。

他们就像小孩子一样，当认为自己表现好时，就欢喜热烈地望向父母。反过来，当他们表现

得不好，或觉知自己在某些属灵恩赐上与神的其他儿女相差甚远时，他们就会极其惊慌，甚

至怀疑自己是否真是神的儿女，神是否真是他们的慈爱天父。尤其在神向他们掩面的时候，

这些信仰中的小子往往会陷入绝望，在极大的苦楚中呐喊，仿佛已被神完全丢弃，失丧到永



74 

远。我们晓得，小孩自知做错了事就会灰心到极点；当不能像自己的兄弟姐妹或其他小孩从

父母那里得到东西时，也会陷入绝望；被父母严厉和粗暴地对待时，更是会沮丧。基督里的

小子也是一样容易惊慌。发现自己在某方面赶不上，感觉神的恩典不像从前那样流过心间，

他们就和锡安一起说：“耶和华离弃了我，主忘记了我”（赛 49:14），从内心打出自己到

底是不是神儿女的问号。 

（二）基督里的少年人 

基督里的少年人投入时间学习神的话语从而获益，对恩典国度和黑暗国度的情况、神引

领祂儿女的方式，以及自己须达到什么要求、自己的本分如何尽到，都相当清楚，对撒但残

害敬虔人的意图也有更多认识。他们对这些事的悟性强过基督里的小子，但他们里面的私欲

也比小子们更强烈、更顽固。为此，他们拥有比小子更大的能力来抵挡私欲并胜过魔鬼。使

徒说：“你们刚强，神的道常存在你们心里。”（约壹 2:14）他们的属灵光景有三个具体

特征： 

1.比较清楚自己应达到什么期待 

基督里的少年人在分辨善恶的能力上比小子成熟（来 5:14）。他们不但更留心主的吩

咐，而且更留意自己的不足，以及魔鬼如何埋伏攻击他们，这些都是小子几乎注意不到的：

小子们自以为很好地履行了本分，实际上往往只是作了表面工夫；即使完成极简单的任务，

也会感到极大的满足。而少年人有更深的洞见，他们看见自己的不足，看见有何等庞大的黑

暗权势跟他们作对，图谋向他们掩藏生命的真目的，他们就甚是焦急。随着年岁增长，少年

人的辨别力越强，对这些问题也越发注意。 

2.与不敬虔争战得更激烈 

基督里的少年人在实践敬虔时，普遍比小子和父老经历更多的内在争战。所以使徒说他

们胜了那恶者（约壹 2:13），犹如脱下手套徒手与魔鬼搏斗的人。这有别于那些不大清楚

自己不足的小子们：小子刚度过归正期的惶恐，肉体的私欲暂时有所减弱和麻痹。但过不多

久他们持续得着生命，就变得像成长的少年人，要面对更多的困难和争战。少年人比在基督

里作婴孩的时候认识更多，许多从前不认为是错的事，现在就能看出是错。他们和小子相比，

经历更多的苦难和争战，和父老相比更容易陷入不安，因为父老更多地制伏了私欲，更好地

学会了克制情绪，能尽最大努力践行属灵本分，这一点会在后面详说。 



75 

3.满有胆量 

基督里的少年人在属灵争战中，比小子甚至父老都更有胆量和勇气。他们深信在一切境

况下，恩典国度都会施以援手，帮助他们与黑暗国度相争。使徒说他们“刚强”（约壹

2:14），是相对他们从前在恩典中的幼弱形态而言；使徒宣称他们“胜了那恶者”，是因他

们不像小子那样容易放弃或灰心，通常不会在属灵战斗中失去得救的确据。他们也不像小子

常被撒但惊吓或蒙蔽，尽管有时仍会感觉挫败。少年人追求生命的真目的无不伴随巨大的争

战和困难，有时免不了受到重伤或导致残疾。 

（三）基督里的父老的典型特征 

基督里的父老熟知恩典国度和黑暗国度的特征。他们不像小子们那样无知，对罪恶私欲

和敬虔本分的认识也比少年人更胜一筹；他们通常不像其他人在努力过敬虔的生活时，经历

那么多与私欲争战的艰难困苦。他们更坚定、更忠心地履行一切属灵本分，尽管仍旧不能达

到完全，并在某些方面尚有欠缺。他们的属灵光景有三个主要表现： 

1. 成熟地领悟敬虔之道 

基督里的父老“他们的心窍习练得通达，就能分辨好歹了”（来 5:14）。其果效之一

是“在我们主救主耶稣基督的恩典和知识上”大有长进（彼后 3:18）。使徒约翰确认这一

点，说他们“认识那从起初原有的”（约壹 2:13）。父老在基督里，已经参透恩典国度的

深层奥秘，明白神的作为。他们不但看清祂工作目的的基本原则，就如在归信和救恩中显现

的（来 6:1-2），而且看见祂开始工作所依循的深奥原则，比如祂在起初或在创立世界以前

向我们施行的永恒之爱和拣选（罗 8:28-30；弗 1:4）。父老还了解并察看神如何恩待他们，

以及神自创世之初如何恩待祂的儿女。丰富的属灵经验由此而来，大大帮助他们在敬虔生活

的日常实践中愈加坚定不移（约壹 2:14）。 

2.更受装备去实践敬虔 

基督里的父老与小子或少年人相比，胜在敬虔实践得更顺利，争战和困难经历得更少，

基督徒生活成功得更多。出于长期的经验，他们变得明智而谨慎。因此，他们能够更好地防

范和避免那些攻击和诱惑，这些攻击和诱惑经常猛烈袭击在基督里的少年人或小子们。他们

已经取得很大进步，现在可以很好地控制自己和自己的心（林前 6:12）。他们学会了制伏

和治死自己的邪情私欲。在长期勤勉的基督徒敬虔生活实践和属灵经验中，他们得着恩典，



76 

能以更有序、更受引领、更忠心坚定、更驾轻就熟的方式实践敬虔。在基督里的父老，在藉

着克制情欲和履行本分而得着救恩的确据上，不像少年人那样有那么多的烦恼和艰难。与少

年人不同，在基督里的父老，由于他们克制情欲的经验和长期的敬虔实践，使他们更容易克

制自己的私欲和实践基督徒的生活（林前 9:25-27；腓 3:12）， 

3.竭力追求完全 

基督里的父老取得了长足进展，但尚未达到完全。现今世代的父老活出的敬虔生命并非

如此完全，可以说已经达到完全人的地步，“满有基督长成的身量”（弗 4:13）。这种完

全只有到来世才能实现。父老被称作并被视为“完全人”（腓 3:15），是相较于远远未达

那种确据稳妥状态的小子和少年人而言。若按照神话语中所启示出的要求，以及对照神儿女

在属天荣耀中将有的样式（腓 3:14），我们可以肯定，即便神教会内最优秀的父老都是不

完全的，都仍有亏缺。是的，在某些情况下，神百姓中最优秀、最拔尖的父老，会显得和基

督里最娇弱的婴孩一样软弱，会和少年人一样被私欲猛烈攻击，有时被私欲完全胜过，甚至

会因道德灾难而受重创，就像发生在以色列人父老大卫身上的事（亚 12:8；撒下 11；诗

51）。 

神让这种事发生，既要使每个基督徒降卑，又要鼓励许多软弱无力的儿女。如果摆在我

们面前作敬虔榜样的优秀圣徒已无需再与过犯争战，一些信徒会很难相信自己真是神的儿女。 

哪怕世上最老练基督徒活出的最美好、最敬虔的生命，也不可否认地有所不足。但只要

是真信徒，即使是基督里的小子，都断然不会在基督徒生命中胡作非为，以致跟没有基督徒

生命的属世之人区别不开。我们可以很容易地从第一章，在我们处理敬虔实践，特别是那些

敬虔人的失败使他们变得仿佛完全像属世之人的讨论中得出这一点。 

我们广泛探讨了生命的真目的以及追求此目的的真基督的特征，现在进入第三个问题，

来简要说明黑暗国度使用哪些诡计把许多信徒领入歧途，阻挠他们实现人生的真目的。 

三、黑暗国度诱使信徒背弃生命真目的的阴谋 

我们要知道，只要有可能，属灵的仇敌就试图分散我们的注意力，使我们无法专心于生

命的真目的。事实上，自从我们早期成长的时候，甚至早在我们刚刚动脑思考的年纪，仇敌

就竭尽一切可能来做这事。当我们跑出城转入错路，跑得越快就越远离我们预定的目的地。

仇敌很清楚这一点，所以竭力对我们隐藏人生的真目的，设法诱使我们为其他事奔忙。这样



77 

一来，我们的生命要么完全没有明确的目标，要么没有正确的目标，要么不能彻底明白正确

的生命真目的。我们简单来看三种狡猾的攻击手段，将其揭露出来才好警戒人们加以防备。 

（一）使人活得根本不知生命真目的何在 

属灵仇敌说服许多人随心所欲、全然放纵地活着，从来不知晓生命的目的。这种人在有

名无实的基督徒中一抓一大把。除了随己意生活行事，他们不思想自己为何活在世上，生命

要奔什么目标。这样的人离救恩甚远，他们若不悔改，绝不能得救。这些人根本不思想生命

的目的，这是多么可悲！他们从未醒悟过来问自己：“我当做什么，能使我蒙福得救？神使

我成为一个有灵的活人来到这世界，我是否在做我所当做的事吗（耶 8:6；路 15:17）？”

不，这种人想都不想，他们各人转奔己路，不顾先知的责备，如马直闯战场（耶 8:6）。他

们不得不在神面前交账的那日，是可怕的！ 

（二）使人追求错误的人生目的 

撒但把错误的目标举到一些人眼前，放到他们心中，他们的目光和心神就再也不从那里

迁移。例如，他们想要建造自己的房屋，增加财富，留给儿女丰富的遗产，得见儿女长大成

人，妥善操办儿女的婚事。对于这个世上大多数良善可敬的公民而言，他们最大的目标诚然

莫过于此。他们集中他们的全部精力于此，为之忙碌求取，视之为头等要务。而主的工作对

他们来说，俨然已成为累赘，只有在合己心意、不干扰日常安排，也就是不干扰他们真正在

乎之事的时候，他们才会去做。当这些人在神的审判台前不得不交账时，他们必为自己的人

生选择恐惧战兢。 

当主审判之时，祂不会问你积攒了多少钱财、物资和产业，得到多少工作和职位，是否

藉着明智的联姻使自己或使儿女终生富足。人常冒着灵魂失丧也要得到的这些事，在审判台

前根本算不得什么，主看都不看一眼。人说：“主啊，我活了三、四十年。我赤条条来到世

上，父母没有给我留下什么，但我成功积攒到百万家业，给我的儿女留下丰厚的遗产。”这

种辩词必定苍白无力，毫无用处。在末日的最终审判中，焦点将是一个人活着时有没有散发

出神的荣耀，有没有照顾自己的灵魂并造就邻舍的灵魂。人若忽视了这些，就表明他错过了

生命的真目的，赚再多钱也无益。那占据他们心头之事与认识神的恩典并拯救的大能是如此

南辕北辙，若不及时悔改，到审判之日就必抱愧蒙羞。 



78 

（三）使人半心半意追求正确的人生目的 

有些人看似把荣耀神作为生命的重中之重，却没能怀着应有的确信，坚定投身于实践。

只要不费力，只要环境对肉体有利，他们实践起来绝无二话。而一旦把神置于首位，会抵触

自己的利益、名誉或其他看重的事，他们就会退后。他们的敬虔实践很难成功。当他们不得

不在神的审判台前交账时，也要惧怕战兢。 

这些人并未定意诚实仰望神、以神为终点，诚然是奔着不敬虔的目标度过今生。他们的

目的只在乎个人的利益、名声、享乐、情欲，只以人为终点。他们受审时，在主我们神的面

前交不了账。要记得，我们的神的本性乃是如此：除了祂自己的尊荣外，其他的祂都不荣耀。

一切偏离这一点的，都是祂恨恶的可憎之事。主我们的神配得万有都以祂为中心和终点。凡

被赐予理性和意志的受造物，都要诚心为着神的大尊荣作各人的工，让所有工作以神为终点。

“因为万有都是本于祂，倚靠祂，归于祂。愿荣耀归给祂，直到永远。阿们！”（罗 11:36） 

如若有人诚心寻求侍奉神，靠恩典国度的帮助来防备黑暗国度并撒但的阴谋，就当把生

命的真目的时时刻刻摆在眼前。他要坚心投身于所确立的目标，以致不被世上任何事所阻挠。

他的决心要大到宁愿死，都不愿羞辱神、拦阻自己或邻舍的灵魂得救。每个基督徒都当被劝

服如此行。若自称为基督徒的人错过人生的真目的或追求错的目标，对主将是何等大的冒犯

啊！  

被造出来照亮世界的太阳倘若散播幽深的黑暗，那将多么糟糕、多么骇人听闻，造成多

么大的惊恐！被造出来发热的火倘若释放刺骨的严寒，我们岂不惊惶？进而再想，受造且已

重生、为要发出属灵的光、以此荣耀神的基督徒倘若错失人生的真目的，没有在弯曲罪恶的

世代藉敬虔的作为发出亮光，反而散发出可憎生命行径的恶臭秽气，这意味着什么呢？他既

羞辱他的神，又阻碍自己和邻舍灵魂得救。请你们认真不断思想此事，绝不要成为这种丑恶

的属世怪物。常把生命的真目的摆在眼前，为之竭力追求，你就常享福乐，且要永远蒙福。  



79 

第五篇 达成生命真目的的敬虔工具 

 

很自然，人一旦选择了目标，就会考虑达成目标的手段。刚学走路的小孩够不到想要的

东西，会开动脑筋爬到椅子上去够。口渴的鸟捡小石子投进容器使水位上升，喝到原本喝不

到的水。那些不住说着想要什么、却从不借助可用的手段去获得的人，清楚表明他们并非那

么全心想要得到。好比有人表示多么渴望去海牙游览一番，但一点行动都没有，尽管他有机

会、有条件、也有好身体可以去。我们可以得出结论，他不是真的想去那里。同样，有着多

少人，试图让别人相信他们切望传扬神的荣耀、立志达到生命真目的，却始终忽视利用有效

的方法呢？这岂不是显明他们的心从起初就不诚实吗？ 

任何人若切慕传扬神的荣耀、寻求增进自己与邻舍的属灵福祉，就要按理使用神预备的

方法促成这些伟大的宗旨。在此事上留心是何等重要！若不在神的帮助和意旨中得勉励，我

们这等软弱的受造物怎能照着当尽的本分，促进神的荣耀被高举，使自己和邻舍灵命昌盛？

神的意旨和帮助对我们意味着什么？我们若疏忽或无视神在祂话语中设定的手段，又怎能成

事呢？这里需要分三大块详细讨论： 

⚫ 用于达成人生目的的工具； 

⚫ 应当使用这些工具的基督徒类型； 

⚫ 在基督徒使用这些敬虔工具时，黑暗国度迷惑人的诡计。 

我们要逐一考察，首先看这些恩典途径的性质。 

一、推进生命真目的的手段 

藉着神的护理，我们有许多工具帮助我们高举神的荣耀、增进自己与邻舍的属灵益处。

我们介绍过神预备这些工具的方式。主对我们的一切意旨和吩咐，以及恩典国度中的一切

（第三篇已详细讲论），都是我们达成敬虔并蒙福的合用工具。就恩典国度提供的工具而论，

最必要、最不可少的首先是更新的心。 

这一点须密切关注，因为我们无论为神作什么，若不是从心里作，就不能得神喜悦（西

3:23）。心是我们必须用来荣耀神和操练真敬虔的专用工具，我们的心既在重生时被神的恩



80 

典更新和复兴（第三篇已广泛讲解），就应时常妥善预备。就主的意旨和吩咐具体而论，神

的神圣制度和律例、神的工作、神的应许，是我们需要仔细考虑、助力我们荣耀神和操练真

敬虔的三个工具。 

（一）神的神圣制度和律例 

神的神圣律例和制度包含一些普遍途径，比如神在祂话语中启示的实践规范、本分和功

用，用来帮助我们荣耀祂的名、造就我们的邻舍、安慰我们的心灵并激发真敬虔。其中包括

公共的民事活动和私下的施舍周济。这些工具可作区分，有些是纯粹的属灵例行活动，有些

是我们蒙召应尽的日常本分，有些是因爱心、善心和友谊所作的工夫。 

1.属灵的例行活动 

这包括殷勤热切地聆听、研读、讨论、思想和默念神的话语，用它教导、安慰、劝诫他

人。我们应警醒祷告，多多祈求、赞美、感谢神，欢喜歌颂主；应按理守祂的安息圣日；应

站在守望所，穿戴并善用基督徒的军装，以虔诚之心争战，作耶稣基督的精兵；应提醒自己

不断挑旺我们里面的恩赐，好激发恩典国度的权能；应铭记我们所领受的圣洗和圣餐，谨守

这些圣礼；还应藉着禁食祷告刻苦己心，必要时要藉着许愿约束自己来侍奉神。 

2.蒙召的日常本分 

不论我们蒙召作什么，是从事国家事务还是家庭事务，是商人、手艺人、店主、律师、

士兵、渔夫、海员、农民、牧羊人或其他合法行当的从业者，这就是我们在日常中当尽的本

分。在自己的岗位上努力工作，凭技巧和勤奋作分内之事，能显著有利于达到人生目的并激

发敬虔。所以在人堕落之前和堕落之后，神都吩咐他们要工作（创 2:15；3:19）。使徒保

罗也劝基督徒照神所呼召各人的去行（林前 7:17）。 

主喜悦世人诚实辛勤地做工。证据是，不论祂的儿女参与属灵活动（徒 4:31），还是

从事世俗职业（路 2:8；5:2；约 21:3），每当行得好，祂都赏赐特别的恩典。例如我们知

道，彼得和安得烈蒙召时正在海里撒网，雅各和约翰蒙召时正在海边补网（太 4:18,21）。 

要知道，神吩咐世人一周工作六日，是出于祂极大的智慧和恩典。这不仅不会阻碍敬虔

实践，而且显然和其他神圣律例一样有益。有人躲进男修道院或女修道院，非要与世界隔绝

才能过敬虔生活，这纯粹是出于人意。主耶稣基督为属祂的人所求的，不是叫他们离开世界，



81 

而是叫他们在世上脱离那恶者（约 17:15）。为神献上清洁没有玷污的服侍，不代表就要和

一切世事斩断联系，乃是要借助世事行走正道，这样就可保守自己不沾染世俗（雅 1:27）。 

3.因爱心、善心和情意所做的工夫 

这包括向别人显出怜悯、顾惜和情意，如同对待自己。不论是施舍钱财、探望病人、对

朋友发出温言、邀请朋友来作客，还是在工作之余抽时间休息放松——只要这些事办得好，

或者说，只要把人生真目的摆在眼前，怀着分别为圣的热心，追求凡事荣耀神，就大大利于

促进敬虔。诚如使徒保罗所说：“所以，你们或吃或喝，无论作什么，都要为荣耀神而行。”

（林前 10:31）寻求这样侍奉神，行一切事就都亨通，因为凡我们在世上正直行作的，无一

不促成我们的期待目的并激发我们里面的敬虔。 

我们所侍奉的神是奇妙的，在祂准许的范围内，我们可不拘方式地侍奉祂，只要我们的

心专注于预备侍奉祂。祂要求我们侍奉，显然不是因为自己需要侍奉，因为祂能造就和造作

万事，包括祂想从任何人身上得到的一切。神乐意我们侍奉，是要我们的顺服通过考验。我

们可以在最小的事上显出顺服，这也是现实中的大多数情形。我们诚心去作哪怕最小的事，

就会被勉励过更敬虔的生活。主的慈爱是如此之大，以致祂把许多大事交给那些在小事上忠

心的人。人藉着信心，在神仁慈赐予的圣洁的自由中，欢喜遵守神的律例典章，按规矩吃喝

休息、料理日常事务，就必在所行之事上经历神的赐福。如此，我们就在爱神、敬畏神、属

灵恩赐上，得到扶持和勉励。 

我们要看到，主所吩咐我们的一切，祂所准许的一切，皆能恰到好处地帮助我们。这位

智慧的神藉祂的话语吩咐我们做什么和不做什么，为要帮助我们实现我们的人生目的，并点

燃我们心中的敬虔。我们也应承认，全能的神亲自设立这些途径，是要摧毁黑暗国度并建立

恩典国度，从而传扬祂的荣耀，建造祂的教会，并促进我们的敬虔。 

还有比这更伟大、更重要的目的吗？这一切工具被全能智慧的神用来奇迹般援助祂的儿

女，带来真实利益的最大指望，难道我们不该加倍殷勤地使用，按其性质和特征尽量应用，

指望得着极大的好处吗？尽自己的力量和才能应用这些工具，是理所当然的。我们应该指望

在凡事中藉这些工具得着极大的鼓励、力量、安慰和确据，也是理所当然的：因为神出于祂

极大的恩典，为着祂所定的旨意，已把这些赐给了我们。此黄金法则不容藐视。然而许多人

因着无视造成藐视，尤其无视包括读经、听道和祷告在内的蒙恩管道。他们辛劳却无果效，



82 

因为他们不是从心里作，也不指望从中得到多少益处。人若渴望藉这些工具或管道蒙神赐福，

就当养成这样的习惯，诚心诚意地使用这些工具并指望因此得蒙大福（传 9:10）。 

（二）神的工作 

神圣洁且荣耀的作为特别是指祂素来掌管和治理世人的工作。诗人呼喊说：“耶和华啊，

你的工作何其大，你的心思极其深！畜类人不晓得，愚顽人也不明白。”（诗 92:5-6）在

这里，我们应把神的工作界定和理解为神在我们生命中的作为和指引。具体而言，我们应该

留意神如何赐福给我们，如何管教我们，神在我们心中引发哪些活动。 

1.神如何赐福给我们 

思想主我们的神在我们一生中赐下的许多美事。祂赏赐我们许多健康的日子、好的收成、

在同伴中间体面受尊敬。“祂诚然使我们满载祂的好处。”（诗 68:199） 

神施恩降下的好处里藏有属灵的福分。只要我们仔细留意并正确理解神赐福的心意，就

能促进敬虔和得救，因为好处使我们越来越倾心爱神——这本是理所当然，尤其当我们发现，

主良善的神不断对我们说恩言，就激励我们更加殷勤地顺服神。 

即或我们对神的侍奉有亏缺，忘记要全心全意，神也不会忘记无比温柔地顾念我们。听

听诗人怎么说：“祂带领百姓欢乐而出，带领选民欢呼前往。祂将列国的地赐给他们，他们

便承受众民劳碌得来的，好使他们遵祂的律例，守祂的律法。你们要赞美耶和华！”（诗

105:43-45）儿女难道不该心怀着对神所施恩典和慈爱的感谢，寻求更殷勤地顺服神吗？ 

虽然邪恶且有权势的撒但可能试图利用顺境为工具，让安逸无虑之人日渐转离不跟随他

们虽承认赐福给他们的神，从而爱世界并世上一切的放纵、放荡、虚荣和诱惑。然而主神给

祂儿女的赐福，其实是为激励他们行善（罗 12:1）。 

2.神如何管教我们 

主时不时用许多困苦试炼祂的百姓，更确切地说，是试炼每个敬虔人。祂使用恶人来为

难他们，或者给他们降下重病、伤害、损失或祂选中的其他祸患。但无论如何，一切祸患中

仍有福分，因为祸患本为增进我们的敬虔和福分而设，但前提是我们得有足够的智慧发现这

 
9
 KJV 译法。其他多数英译本译为：“祂天天为我们背负重担。” 



83 

事。那试验我们的神满有荣光和仁慈，就连祂的鞭打都有疗效，叫我们得好处。所以摩西见

证说，神使以色列民降卑，是叫他们终久享福（申 8:16）。 

敬虔人多多经历过管教。他们正确看待神的试炼，就越来越向世界死，为自己的罪降卑，

倚靠圣灵的安慰，就经过试炼如同火炼的精金。所以经上说，敬虔人时常承认，主让他们受

苦是与他们有益（诗 119:67,71）。属灵仇敌试图利用敬虔人时而经受的大难，恐吓我们不

要侍奉神，激动我们发怨言、作不当的回应，但神希望祂的儿女从困苦中受益，越来越有分

于祂的圣洁（约伯记；来 12:9）。 

3.神在我们心中引发的那些活动 

这是促进敬虔极必要的工作，前提是我们有足够的智慧和悟性来细心留意此事。主神藉

着在我们心中唤起美善圣洁的功用，如同叩响我们的心门，让我们邀请祂进来，从而赐福给

我们（启 3:20）。主也准许惊动和搅扰人的功用或意念在我们心中升起，或由魔鬼在我们

里面唤起或激起，好使我们降卑，显明我们本是多么软弱和卑微，方能仰望主我们的神，投

靠在全能者翅膀的荫庇下，受祂的管理和引导（林后 12:7-9）。 

在古时，主神常用梦指示祂的百姓，教导他们更好地认识自己。到今日，我们知道祂仍

作此工，每日在我们心中生发内在的功用和提示。正如以利户所见证的，神常用此类手段劝

阻人不从自己的计谋，在各种境况下不行骄傲之事（伯 33:15-17）。 

敬虔人要特别留意这一点。即使属灵仇敌试图利用我们心中升起的各种可耻意念，让我

们不安、恐惧、灰心，我们也应记住，这一切事上都有主神更大能的手。所以，我们当寻求

从试炼中发现益处，就能藉着主在我们里面所做之工，或被主许可在我们里面所作之事，在

各个方面促进敬虔。 

要留意，这些都是神在我们里面所做的非常重要的工作。我们应认真关注，探究其性质，

才好在敬虔上有所长进。敬虔的灵应以智慧受教的心，仔细思想主降与他们或允许发生在他

们身上的一切事，不论境遇好与不好。祂赏赐我们多少健康的日子？让我们遭遇多少疾病、

痛苦？让我们损失多少财物、失去多少朋友？祂还准许别的什么困苦？祂怎样拯救我们脱离

困苦？祂为我们免去什么大祸？祂为何这样做（诗 107）？  

良善的神有时在我们心中生发美善的活动和圣洁的激励，这也是我们应当留意的。祂允

许哪些令人不安和忧郁的意念进入我们心里，我们应作何反应，如何利用这些而得益处？要



84 

知道，我们若以智慧受教的心利用这一切，来更多地唤醒自己的心，更多地爱神、敬畏神、

倚赖信靠神，那么一切都能成为达成生命真目的、实践真敬虔的宝贵工具。我们若有足够的

智慧和悟性，看清神荣耀威严的运作中包含何等奇妙的帮扶和救助，就必在对神的圣洁侍奉

中得着奇妙的帮助和支撑。我们要擦亮眼看到并争取得着神在祂工作中所包含的一切。 

但情形往往是怎样呢？属灵的仇敌试图对我们的眼掩藏此事。它竭力隐瞒，使许多人不

注意神的作为，完全不动脑筋，不去明白神在这种情况下的心意，所以错过了神乐意让他们

得着的福分。殊不知，神期待他们留意祂的工作。虽然他们在顺境或逆境中相应地欢喜或悲

叹，然而，野地的走兽也不外乎这种反应。他们没能注意神的指头在特定境况中的作为，他

们的心不能越过他们的环境之上，只会关注自己的处境。这种态度多么愚蠢！他们理应知道

更多。 

我们期待我们的儿女越来越了解我们，就越感谢我们供给他们的美物。我们指望他们明

白这一点，就为所领受的美物表达感激，不同于我们爱护街上的猫狗而得的反应。我们若是

神的儿女，就当留意祂手的作为。一个在父母悉心呵护下长大的孩子，本该善用自己的头脑，

他若无视父母，愚蠢又无情地对待父母，这让父母多么伤心！当我们对神为我们所费的心思

不予关注，我们也就是如此对待神。圣经称这种人为畜类人、愚顽人（诗 92:6），是合宜

的。掌管天与地的全能的神时刻费心赐福和管教我们，我们岂可不定睛仰望祂？祂以特定方

式塑造我们的心，或令其柔软，或任凭其刚硬（赛 64:7），我们怎能忽视祂呢？不常把主

摆在面前的人是多么愚昧！ 

凡想要行在敬虔之路上的人，都应培养殷勤默想神工作的习惯，尤其默想祂公开启示给

他们的工作。他们应确保专心关注神的作为，不让主对他们的心意落空，好得着神为他们预

定的、藉祂的工作赐与他们各人的福分。他们必学会更加敬畏祂、爱祂并信靠祂。他们里面

的真敬虔也必被大大激发（诗 107）。我的另一本书《圣所的天平》（The Balance of the 

Sanctuary）对此有更详细的阐述。 

（三）神的应许 

我们都明白，神的应许是神在祂话语中对我们施行怜悯和恩典的承诺。祂应许要坚固所

有过敬虔生活、完全忠心于祂的人，赐下他们所需的“一切关乎生命和敬虔的事”（彼后

1:3）。使徒彼得称这些应许又宝贵又伟大，叫我们藉此“脱离世上从情欲来的败坏，就得

与神的性情有份。”（彼后 1:4） 



85 

具体而言，神的儿女过美善敬虔的生活需要三件事：关乎敬虔之事的知识，按着知识来

顺服，在顺服中得勉励。主耶稣基督将这三样并列，对祂的使徒说：“你们既知道这事，若

是去行就有福了。”（约 13:17）在神的话语中能找到与这三件事相关的伟大又宝贵的应许。 

1.关乎敬虔之事的知识 

神已应许把祂的律法放在祂儿女的脑中，刻在他们的心版上（来 8:10）。主还应许教

导有用的知识使他们受益，引导他们所当行的路（赛 48:17）。主差遣祂的圣灵到祂儿女那

里，应许要将一切的事指教他们（约 14:26；约壹 2:20,27）。这些又大又宝贵的应许，均

是神话语的不朽坏的种子，凡凭信心从心里领受的人，必借其能力，在全面认识神的事上有

长进。 

2.按着知识来顺服 

既然认识真理，就有责任热心顺服神。主神已应许赐祂的灵给我们，使遵行祂诫命、谨

守祂律法并据此行事的人成为敬虔人（代下 16:9；赛 40:29-31；结 36:27；何 14:5-7；珥

3:16）。这些经文没有说神要我们止步于思辨性知识，而是要我们的知识站立得稳，强大到

能夺回被掳去的心思意念，使其顺服基督。基督说圣灵要将一切的事指教我们（约 14:26），

要引导我们实实在在地进入一切的真理（约 16:13），也间接表明相同的道理。所以可知，

这些伟大又宝贵的应许就是顺服的种子。凡凭信心在内心深处真正领受，并仰望神、学习等

候神来成就应许的人，从此将被勉励和坚固，能以信守神的诫命，彰显真正的顺服。 

这些应许与神在新约中的命令都有关联。如果我们用它们来丰富我们的信心，我们将获

得超过我们所求所想的能力。这些应许诚然会越发坚固我们的信心。毕竟，神的话语命令我

们要相信，而相信也是神的诫命之一——事实上，这是一条最特殊的诫命，我们必须在我们

所有的途径中遵守这一命令（约壹 3:23）。 

神话语中这些极多、极大、极宝贵的应许，关联到神在新约中的所有诫命。充实对它们

的信心，就领受力量，连远超我们所求所想的事都能做。这些应许诚然会越发坚固信心。毕

竟神的话语吩咐我们相信，信是神的诫命之一，事实上是我们在一切道路上必须谨守遵行的

最特别的诫命（约壹 3:23）。 

3.在顺服中得勉励 



86 

圣灵在我们顺服时安慰我们，这对我们过敬虔生活至关重要。如果我们灰心丧胆，觉得

无论作什么都不能讨神喜欢或悦纳，在我们心中运行的救恩工作就会大大搁浅（赛 64:7）。

而当主我们良善的神乐意藉圣灵安慰我们，我们就能走在祂命令的道上（诗 119:32-35）。

在使徒保罗看来，圣灵在一切善行善言上坚固我们，是与神对人心的安慰联系在一起（帖后

2:17）。 

在主神赐给我们这群祂儿女的美好宝贵的应许中，最重要的是那些坚固我们并抵挡顺服

上之不足的应许。人最完全的顺服也仍非真正完全（林后 10:6；帖前 3:10）。但神已应许

祂的儿女，祂不折断压伤的芦苇，也不吹灭将残的灯火（赛 42:3；太 12:20），哪怕我们的

顺服和信心像压伤的芦苇一样软弱，像没有明火或火焰微弱的灯火一样近乎消亡，神也会确

保它不至于熄灭或被完全扑灭。祂应许要怜悯敬畏祂的人，如同慈父怜恤他的儿女（诗

103:13）。祂诚然用膀臂聚集弱小的羊羔抱在祂怀中，又温柔地引领哺乳的母羊（赛

40:11）。再者，神乐见我们真诚地尝试顺服祂，祂喜悦我们饥渴慕义（太 5:6），并且当

我们疲乏困倦，为罪劳苦重担时，祂会赦免我们的罪孽、过犯和罪恶（出 34:7）。当我们

在最需要帮助时，会经历祂够用的恩典（林后 12:9），因为主耶稣基督完全的顺服已归给

我们（罗 5:19）。 

我们的主邀请我们到祂那里，祂呼唤说：“凡劳苦担重担的人，可以到我这里来，我就

使你们得安息。我心里柔和谦卑，你们当负我的轭，学我的样式，这样，你们心里就必得享

安息。”（太 11:28-29）这些和其他又大又宝贵的应许对清心的人而言（诗 73:1），是安

慰的种子。当这些应许与信心充分调和，就会在神的儿女心中生出无法言喻的安慰和力量。 

在神的话语中有成千上万这样的应许。让我们用信心调和这些应许，过敬虔的生活，从

而达成并实现我们生命的真目的。在这些应许的基础上，我们可以确信，主我们大能的神，

会向我们伸出援助之手，赐给我们恩典，使我们能够作成超出我们所求所想之事(弗 3:20；

腓 4:13)。 

如果我们要过真正敬虔的生活，这一点就尤为必要。须知实情是：就我们的本性而言，

我们在善行上不能结出果子，里面也了无生命气息，完全没有能力发出善来。我们像那位圣

洁的妇人、亚伯拉罕的妻子撒拉，既是天生无法怀胎生育，也因年老而机能衰竭（罗

4:19）。撒拉领受暮年生子的应许后，用信心与这应许调和，便得怀胎之力，“因她以为那

应许她的是可信的。”（来 11:11）我们这些堕落、不育的可怜人也是一样，按着本性生不

出一点点良善的意念，现在变得却能如此，是因为神已把敬虔和行善的力量和能力，应许给



87 

凡全心与祂联合的人。只有那些和撒拉一样用信心调和应许之人，才会得着能力，为荣耀神

而行善，过真正敬虔的生活。 

这是恩典国度的伟大奥秘，属世者对此一无所知。所以他们偶尔起意要敬虔度日，就凭

己力着手，既无信心，也不热切仰望主我们神所应许的帮助，而神是我们的保障（珥

3:16）。因为自己的力量生发不出敬虔的大能，他们很快就厌倦并且放弃，或者只达到敬虔

的外貌就聊以自慰。这是因为他们认为过敬虔生活，无须凭信心领受神的帮助，而属灵仇敌

也用狡猾手段向他们掩藏这必要性。 

事实上，这是恩典国度的奇妙非常的奥秘。从人的角度讲，许多属这国度的儿女和真信

徒若能早些认真对待此事，用神帮助的应许坚固自己，就能早些迁入恩典国度里去了；从而，

也能蒙主赐能力去做许多他们认为不可能做到的事了。但因为疏忽此事，他们在敬虔实践中

蒙受巨大损失，长久被各种失败困住，其实他们若是使用神所赐的手段，老早就可以胜过这

些失败了。 

那些准备说自己会尽全力侍奉神的人应当格外注意这一点。人的能力显然不够。我们乃

要按着至高者的能力来侍奉神，祂应许帮助我们，我们才能去作所需的主工，才能如愿作好

主工。明白这一点，并与信心调和，软弱可怜之人就会被从上头来的能力坚固（路 24:49），

能做远超自己所想的事。诚然，神的儿女因信神的应许，必越来越脱离罪，而不信的世人却

在罪中朽坏灭亡。信徒若信靠神的应许，就必在新生命中长进，又让主我们的神得荣耀，祂

的教会得造就，并自己得着心里无法言喻的安慰。 

以上具体描述了达到生命真目的、促进真敬虔所应设法借助的最重要的工具，须要仔细

留意。下面介绍有哪几类信徒应当善用这些工具。 

二、应当使用敬虔工具的基督徒类型 

应使用前述三种工具提升敬虔的基督徒团体，包括：民政官员或在政府中任职的基督徒、

教会的领袖或监督，以及在政府和教会中均无特定职分的人（不分男女老少）。显然，为了

破坏黑暗国度并建立恩典国度，他们应该用通用的工具来造就和敬虔，正如我在《锡安的号

角》（Zion’s Trumpet）第 18-20章中所讲的，各人当按自己的位分做这事。 



88 

（一）民事官员 

那些作为民事官员权柄和权力在其他基督徒之上的基督徒，应当格外寻求坚固基督徒百

姓，以敌挡黑暗国度进而促进恩典国度。他们应按各自的职分、特性和特权，使用神交托给

他们的各种敬虔工具，最重要的是三个方面： 

1.作榜样 

有权柄的基督徒要带头过虔诚的基督徒生活，就是藉着殷勤遵行、真实顺服神的一切诫

命（申 17:11-19；伯 29:7-17）。他们应留心神在他们自己和别人生命中的作为，把神又大

又宝贵的应许放在心上，藉此脱离世上从情欲来的败坏，在我们主救主耶稣基督的恩典和知

识上有长进（彼后 1:4；3:18）。要知道，官长重视、促进敬虔的生命，对百姓的心深有影

响。有什么样的官长，就有什么样的臣民，不是吗？无论吃饭作工，在任何境况中，首领的

榜样都塑造了国民的行为举止。 

首领掌握权柄，所以他们的臣民关注他们。不仅如此，几乎人人都会效法他们。所以首

领要谨慎，自己如何在权柄上超过别人，就当照样在殷勤和敬虔上强过别人。说到底，首领

不是从神领受了比别人更大的今生福分吗？他们不是有鼓舞敬虔人的利器，可以把受教作天

国门徒的敬虔人召来吗（太 13:52）？他们可以召唤这些人，如同尼布甲尼撒和希律召外邦

的智慧人到他们国中，为他们所用（但 2:2）。藉所召之人的言论和计谋，首领就能料理好

所辖的事务。 

首领的机会比别人大，敬虔却不比别人突出，到末日交账时，他们就必恐惧战惊。既是

在地上如“神明”（诗 82:1）般的官长，就当格外留意自己的一言一行。他们应学以诺，

在主他们的神面前敬虔度日（创 5:24），学大卫，尊那恩待他们的神为大（诗 108）。 

2.明刑罚 

官长要明达地使用刀剑来刑罚和约束罪犯（罗 13:4）。我们每个人都大大倾向恶，如

果放任不管，恶就会像野草在田间的犁沟滋生（何 10:4）。而且，罪极具传染性。我们被

教导要行善，却更偏向随从恶（罗 7:23）。正如在现实中，健康的人因近距离接触病人感

染重病，病人却不会因为接触健康的人而得健康。再怎样教导和严肃警戒，许多罪和可耻的

过犯依然缠绕，顽固到牢不可破。主已为作公民领袖的基督徒预备一定程度上打击顽梗罪恶



89 

的方法（罗 13:4）。因此，民事官长不应消极旁观，而要运用权柄，像大卫那样，把一切

作孽的从耶和华的城里剪除（诗 101）。 

3.推崇敬虔 

民政官员还应使用自己的权柄敬重虔诚人，以此推重敬虔（罗 13:3；彼前 2:14）。这

并不是说基督徒只需向敬虔人看齐，不用爱敬虔本身，因为即便世上的伟人都尽数抵挡敬虔，

基督徒也要忠心献身过敬虔的生活。但问题是，并非所有信徒都有力量做到这一点。许多正

尝试作好基督徒的人仍会被劝退。不管其他人的责任是什么，作公民首领的基督徒始终有责

任在自己作世间“神明”（即官长或裁判官）的位分上，效法天与地的神：神向谁彰显最多

的爱，他们也要向谁彰显最大的爱。他们应把最大的特权和优待，提供给那些最爱神、敬畏

神的人。这种特权和偏爱显于人前，人就知道为国家或基督教政府的其他部门效力可得晋升

的最好方法，就是藉着忠心严格地侍奉主我们的神。10 

（二）教会的监督 

教会的监督或官员负责管理承受恩典国度的基督徒百姓（徒 20:28）。他们要用神交托

的一切可行办法，全力拆毁黑暗国度并促进恩典国度。他们在自己的位分上，主要做三件事： 

1.传讲神的话语 

这些监督要按照各人的呼召，把神的话语正确、准确、忠实地教导给百姓（徒 20:20-

27），因为神的话语是以特定方式交托给他们。确实，神的话语是圣灵的宝剑，是摧毁黑暗

国度、坚固恩典国度的工具（弗 6:17）。神用祂的话语行大神迹、斥责和压制罪、激发属

灵恩赐、赢取许多灵魂（见第三篇）。因此，教会的监督（徒 20:28）应当牢记神已经预备

工具，只要使用得当并顺服神的恩典，就可以让魔鬼像闪电一样从天坠落，揭穿并扰动他的

黑暗国度（路 10:17-20），又能大大推进恩典国度。为此，他们在使用这些手段时不可怠

慢，免得给自己招来重祸和罪责。 

2.执行教会纪律 

 
10
 泰林克认定荷兰政府在 1579 年的一项决定，该决定确定改革宗信仰为荷兰国家教会的信仰，并禁止“福音派改革宗”之

外的所有其他宗派的公开活动。在改教时期的整个欧洲大陆，国家政府都倾向紧密连于某个被正式认可（参看《比利时信

条》第 36 条）的特定教会（罗马天主教会、路德教会或改革宗教会）。因此，荷兰政府为荷兰改革宗牧师支付薪水，召开

并资助多特会议（1618 至 1619 年），并为数不胜数的荷兰船只差派改革宗牧师作专职教士。 



90 

监督在此的任务是确保教内纪律得以正确施行。真信徒在圣经中称为神的儿女，也称为

小子们，甚至小孩子（约壹 2:1）。在一个遵从神律例的井然有序的家中，不但儿女要受劝

诫，还要预备管教的杖，责打不受警戒的儿女（箴 2:15；13:24）。神也是如此整顿祂的家

（提前 3:15），管理家时既有祂话语的劝诫，又有祂纪律的刑杖（林前 4:21）。 

若要维护神家中的良好次序，在信徒中间推进敬虔，就必须按过犯的性质和犯罪的持续

程度，小心审慎地施行纪律。摩西告诉百姓，交由他颁布的律法上的话“不是虚空与你们无

关的事”（申 32:47）。我们也说，纪律的杖不是徒然。我们的救主、智慧良善的神为我们

制定纪律，没有其他理由，只是为了祂基督徒羊群的福祉，甚至在福音之下，这也是非常必

要。 

3.过敬虔的生活 

跟作为民事官长的基督徒一样，教会领袖也要在委身、敬虔的基督徒生活中作好榜样

（腓 3:17；多 2:7；彼前 5:3）。他们被称为基督徒百姓的首领，因为能在一切圣洁和敬虔

的行动上以身作则，在实践中走在前面为表率（来 13:17）。要知道，敬虔生命的许多本分

是普通人通常不太明白的，误以为无用甚至危险的。监督应当忠心而殷勤地带头实践这些本

分，向天下人证明它们没有危险，乃是与属灵生命完美相容的再正当不过的义务。事实上，

他们要使我们受益，成为我们灵魂的好牧人（约 10:9）。而普通人就像羊，乐意效法监督

的榜样，从而在各个方面都增进敬虔。 

（三）普通基督徒 

普通基督徒或平信徒不是指无知的人和穷人，因为这一群体中也有富人和权贵；他们是

指并未在政府或教会内居领导位分的每一位信徒。普通基督徒也当尽本分使用神赐的工具促

进敬虔。他们和其他人一样灵魂有待得救，不然就会失丧。神看他们的灵魂是无价之宝，并

不亚于最强壮、最尊贵的人（出 20）。黑暗国度也与普通人的灵魂争战，摧毁该邪恶国度

的责任也落在他们身上，用神交托的方法推进恩典国度的建造也是他们应该努力奔赴的目标。

这包括三个方法： 

1.帮助彼此过正当的生活 

普通基督徒要彼此相顾，有机会就要行善，帮助彼此敬虔度日（犹 1:20）。互有关联

的人们必须彼此关照，确保没有人受任何伤害，这是人之常情。若有人无意或有意要害自己



91 

或他人，凡在场的都要立即设法阻止。我们晓得属灵的生命比现世的生命更宝贵，基督徒岂

不更应当谨慎，不可任由人拦阻自己或他人敬虔生活。 

如果人人都这样实践，对彼此的造就将大而奇妙，对黑暗国度将是何等重创，敬虔将会

何等兴旺！我们将看到，基督徒团体中每个人都成为忠心的守望者、有胆量的监督，能挫败

并揭穿撒但的所有诡计，保守众人的灵魂远离败坏。 

2.聚在一起建立信仰 

为了在至圣的信仰上互相造就，彼此建立德行，普通基督徒应当组织敬虔的聚会，或在

各人家中，或与友人和熟人在本地和所在的街区。以色列民不就这样吗（伯 1；犹 1:12）？

若是这样，基督徒百姓岂不也应当有这惯例吗？无论是属于同一个家族、在相同的地方或行

业内工作，还是比邻而居，相熟相交的人们喜欢时不时见面、串门、彼此畅快交流。他们互

相拜访，真诚邀请对方到自己家里，给予热情款待，经常在各种场合相聚，这在亲属之间、

在从属于同一组织机构或住在同一街区的人中间，不是很常见吗？ 

如果敬虔人专注于在这种聚会上互相建立信仰，分享主神赏给他们的属灵恩赐（这恩赐

无论和人分享多少次都不会减少，反而越分享越加增），对敬虔的坚立将大得无法形容。使

徒保罗就是如此教导（来 10:24），也是如此实践和渴慕。他对罗马信徒说：“因为我切切

的想见你们，要把些属灵的恩赐分给你们，使你们可以坚固。这样，我在你们中间，因你与

我彼此的信心，就可以同得安慰。”（罗 1:11-12）。这不也是圣徒相通的一个重要组成部

分吗？ 

我们看到在一些地方，这事作得很有果效，人们满了喜乐。但同样不容怀疑的是，撒但

也在其中做工。他的工夫奏效，基督徒就乱成一团，聚会不是受益，乃是招损（林前

11:17）。 

当我们与伴侣、朋友、邻舍聚会时绝口不谈造就人的话题，只谈论琐事或本城本乡的新

闻轶事，或是胡言乱语、说长道短，有时还搬弄是非、毁谤人，撒但败坏基督徒百姓的诡计

何以得逞，就不难理解了。但凡我们聚会时谈论那两个国度的事，定意在至圣的信仰上彼此

建立，我们岂会看不到所结出的敬虔硕果？我们邀请友人一同用餐，不拘人多人少，餐毕唱

一首赞美诗，存敬畏、诚实、真正奉献的心跪下感谢神，谁看见了不会承认，这是对敬虔极

大的激发和坚固呢？ 



92 

然而我们中间没有这种风俗习惯。我们从未听说有谁这样做，这种理念听起来就很陌生，

还有些古怪。有宣信的基督徒觉得推广这种聚会很是怪诞，他们看到不是每个宣信者都和他

们一样，在聚会、餐宴或其他聚集的场合沉溺于世俗，他们就以为怪（彼前 4:4）。如此宝

贵的德行不被认识，难怪我们聚会经常招损而不是受益。 

3.顺服权柄 

基督徒应该为彼此树立好榜样，忠心顺服和合宜尊重他们的监督，就是以各样方式被托

付照顾他们的人（罗 13:1-3）。好榜样的益处和造就大得难以言明。散漫、放纵、违法乱

纪、活得像彼列之子的恶榜样，往往造成极大的惊慌和扰乱，把一切善行以及国家政府为整

顿秩序颁布的律例和法令、一家之主为管理家庭定下的所有规矩和指令，全都践踏在脚下，

使之变为无用。甚愿平信徒能习惯服从，且从心里顺服，彼此作好榜样。在这事上彼此鼓励，

就能见证一个归正的团体11迅速诞生：这里面搅扰变少，恶行能被迅速压制，责任得到忠心

履行。透过每个尽心尽力作好榜样的人，最终会极大地推动和激发敬虔。 

我们已经说了足够多关于达到生命真目的和促进真敬虔最重要的方法，以及基督徒应该

如何使用我们讨论过的方法来促进真正的敬虔。下面我将简要地介绍黑暗国度会使用哪些诡

计，转移人们对于促进敬虔的方法的注意力。 

三、黑暗国度使人分心、不务敬虔的诡计 

我们应该知道，属灵仇敌存心要拦阻尽可能多的人使用敬虔工具，或给人提供错误的方

法，甚至让人以错误的方式使用对的方法。仇敌清楚地知道，正如神在自然领域确立秩序，

通常借助自然的方法推进自然的事，祂也照样在恩典领域确立秩序，藉着富含祂怜悯的正确

方法促进恩典之工，从而鼓励和推动敬虔之道。我们在日常生活中看到，人不运用任何方法，

或者运用错的方法，或者以错的方式用对的方法，都决不能成功。我们同样应该意识到，人

不用恩典之工的方法，或者使用错的方法，或错误地运用对的方法，都会让自己的灵魂受到

严重亏损。 

 
11
 盼望一个“归正的团体”——原文是“归正的共和国”，泰林克在此表达了自己的一个希望，即改革宗信仰在所有公民

的内心和生命中，尤其在统治阶层占据上风。他认为一个改革宗联邦国的政策和实践应与其所宣认的信仰保持一致。但问

题是，他主张的神的律法在联邦国内不容藐视的理念，与政治权力集团的观念形成龃龉。例如，泰林克相信一个敬虔的联

邦国是一个藉着拒绝援助与神为敌的国家（比如，禁止荷兰商人与西班牙有贸易往来），以及藉着在国内强制执行反罗马

天主教的法律，从而挽回神的烈怒的国家。但政府首领和许多贵族权力集团认为传道人应当远离政治（毕竟国家政府与信

仰上为敌的国家作贸易是重要的收入来源！），并以统一联邦为目标，而不是分裂成敌对的教义阵营。 



93 

属灵的仇敌特别定意以三种巧计牢笼或误导我们。他们的伎俩用在安逸无虑、轻忽己路

的人身上相当奏效。我们要一一将其揭穿，警戒尚不知道的人。 

（一）拦阻人使用方法 

属灵仇敌试图让许多人忽视或无视得救的方法。他说服他们对事情听之任之，或是抛给

神，让神去作祂所愿意的。他用经上的话说：“这不在乎那定意的，也不在乎那奔跑的，只

在乎发怜悯的神”（罗 9:16），在方法上把自己搞到精疲力竭有什么用？不都是神说了算？

祂不是能跳过方法直接赐恩吗？针对仇敌的这一招，我们显然需要细想错在哪里。 

1.仇敌的主张说不通 

首先他阴险地假定，如果我们得救完全取决于自己，就值得去努力实现，但既然救恩只

取决于神，我们何必费许多的力呢？这种主张极度邪恶、可厌弃。假使结果部分取决于软弱

的人，他用一切可用的方法去达成得救、蒙福、推动灵命敬虔的理想目标，倒也合情合理。

而当我们明白结果只取决于神，神吩咐我们用祂赐的方法，我们遵命而行岂不更是理所应当

吗？救恩一部分在乎邪恶败坏的我们，我们尚且有指望，救恩全然在乎神，我们蒙福的指望

岂不更大吗？我们强得过神吗？打消这种念头吧，它可憎至极！ 

2.神借着方法做工 

我们应记住，神并不受限于任何方法，有或没有方法，祂都能赐恩，但祂确立了借着方

法做工的秩序（准确地说是在恩典之工中）。圣经中多处提到神断言万事取决于祂，无论天

上、地上、海中、一切的深处，祂都随自己的意旨而行（诗 135:6）；若不是父吸引人，就

没有人能到子那里去的（约 6:44）；而且，在我们里面、凭我们自己，我们连一个善念都

无法产生（林后 3:5）。但神依然屡次吩咐我们使用和应用祂所命定的方法来得救恩和敬虔。

祂大声呼喊：“有耳可听的，就应当听。”（可 4:9）祂常说：“并要在患难之日求告我，

我必搭救你。”（诗 50:15）还说，“以色列家啊，你们转回、转回吧！离开恶道。何必死

亡呢？”（结 33:11）掌握全部决定权的主神，要求和吩咐我们在得救的事上使用各种途径

蒙祂相助，坚决否定途径对我们的益处就是大错特错。虽然神即便不借助任何途径也能赐福，

但这并不是祂选择的方式。 

3.我们使用方法就能蒙福 



94 

我们应想到，神在我们今世的生命中显明，通常来说，每个人得蒙祝福的程度取决于他

使用方法的程度。我们没有经历过吗？人若不亲手做工，即使在今世之事上，也不能做成他

的工。主使我们经历今世之事，如同牵手领路，叫我们明白祂在属灵之事上如何运作。我们

显然经历到，虽然属灵的恩赐纯粹靠主赏赐，但只有忠心、认真地使用神命定的方法才能得

到（当然少不了福音的光照）。亲爱的弟兄们，要留意看，人是在哪里被赢得基督教信仰？

在妓院？在酒吧？在赌场？还是在信徒的会中？ 

还有，哪些人容易在我们主耶稣基督的恩典和知识上有长进？是那些对神所赐的方法迟

钝、软弱、疏于应用的人，还是那些坚定持久地使用方法，每日热诚而忠心地查考神的话语、

祷告、积极参与圣徒的团契、真实融入信徒的团体，使心窍习练得通达的人？不使用神赐的

方法就不能蒙神赐福，跳过方法去求福无疑是种恶行！所以我们看明，不论使用神所赐方法

的人能不能成事，但藐视或忽视方法的，必离成功遥不可及。 

使徒保罗作见证，谁若忽略这么大的救恩，就不能逃脱惩罚（来 2:3）。主基督自己作

见证，当审判的日子，有方法却不用的城所受的痛苦，比所多玛和蛾摩拉所受的还大（太

10:15）。我最早所写一篇论坚忍的短文详细论述了这一点，推荐你们再读一遍，因为它特

别切合主题。 

（二）说服人使用错的方法 

如果撒但没能拦阻人忽视得救和敬虔的方法，他不会善罢甘休，他会尝试误导人，起码

要让人转投错误的方法。引入以为能推动敬虔的人类发明和传统，替换掉神的律例、作为和

应许。撒但在这方面效果显著，特别是对罗马天主教徒而言。他大大欺哄了这些可怜人，用

令人疲累的重担压着他们。然而，他们所有的辛劳和努力都是徒劳，因为他们不使用神的方

法，而是他们自己想象的方法和创新。 

这些发明包括：用雕像唤起敬虔的心；告解，即罗马天主教的一种圣事；各种修道和隐

居的生活方式，以及相关的各样戒律，比如赤脚走路、睡硬床、穿粗布衣、朝拜圣地，等等。

这都是人类自己的发明、传统和手段，因此生不出真正从神而来的东西，就如我们所切慕和

追求的宝贵敬虔。让我们细想仇敌这一招如何站不住脚。 

1.人为的努力生不出敬虔的结局 



95 

自然规律教导我们，用人的手段追求敬虔是白费功夫。你们要在这道理上留意。人能用

拳头捕风，能抓住别人的灵魂吗？人能用自己的灵魂治疗别人的身体、握住别人的手和脚吗？

都知道这不可能。物质的事用物质的方法处理，属灵的事用属灵的方法对待。结论无可争辩：

人的筹划、传统和设定，无助于我们实现属天的目标、结出属天的果实。不管看起来有怎样

敬虔的外貌，人为的努力都只是欺诈和虚空（西 2:23）。离了关乎身体又关乎灵魂的神的

律例典章（林前 6:20；提前 4:8），敬虔和敬虔的生命就无从得着，也不能长进。 

2.神的方法够用 

在得救和敬虔的事上，神确立了又多又好又强效的宝贵属灵方法，都已在祂的圣言中讲

明。祂的方法对我们来说富富有余，我们只能怨自己太软弱，无力把它们应用好。反过来，

我们应用不到位，不就证明我们特别软弱、败坏吗？只需要看本书或详或略论到的、神话语

中启示的各种属灵救法，我担心有人诉苦，说这些方法多得用不完，而不是谈论那些神没有

启示、吩咐、从来没纳入考虑范畴的、由人发明的许多新方法，就如罗马天主教高举的许多

敬拜礼仪（耶 19:5）。我们当然无需设计发明神话语中没有的方法。 

3.神不会为人的方法担保 

应知道，主在经上坚决申明，我们若用人的吩咐替换神的道训，拜祂也是枉然（太

15:9；赛 29:13）。经上还明说，主决不会与坐在奸恶位上错误教导律法的人相交（诗

94:20），确切地说，人为地制造可悲的困境、下令吩咐人们受折磨吃苦头的掌权者，必不

得与神相交。主必不与那些被发明出来重压百姓的手段、命令和律例相交。它们也不会带出

一丝福分。所以，认为能凭自己的手段和计谋推动自己和他人的敬虔，不过是痴人说梦。因

为经上说：“他们若是站在我的会中，就必使我的百姓听我的话，又使他们回头离开恶道和

他们所行的恶。”（耶 23:22） 

（三）说服人以错的方式用对的方法 

如果属灵仇敌既不能说服我们不用方法，也不能劝动我们应用错的方法，他会不遗余力

让我们把对的方法用到错路上。他乐于用狡猾的伎俩把神的方法和律例歪曲为无用无能。它

极尽诡诈地诱导人们在使用神的方法时，把神所联合的强行分开：要么只使用神启示的一部

分方法，要么方法虽然用全，却是从习惯出发且固步自满。他们似乎也在使用所有这些手段，

但并没有按照上帝希望的方式使用这些手段。 



96 

要知道，撒但一手促成这几种局面，他自知若能成功诱使我们按他的路子行事，就必使

神的福分与我们隔绝，即使我们确实使用了神所赐的方法。要记住，神福庇的不是区区外表

的或敷衍的应用方式，而是合宜的属灵应用。使徒保罗对此教导说：“人若在场上比武，非

按规矩，就不能得冠冕。”（提后 2:5）下一篇将详细论及应用的主题，现在我们继续分析

这一类诡计，以及我们该如何应对。 

1.选择部分而非全部方法 

撒但使我们忽视某些方法，仅仅是选择性地使用和实践。显然，主我们智慧的神最了解

我们的软弱，祂如此丰盛地启示祂的事，必不是为了叫我们照自己看为合适的来随意取舍。

不！经上记着说，我们必须遵行神一切的诫命（民 15:38-41；来 13:18）。我们不是要凌驾

于神的诫命之上，因为发命的是主，服从的是我们。基督的新妇用尽神给她的一切方法，才

找到她的新郎（歌 3:1-4）。 

我们并非被告诉，我们要确保自己每天都绝对遵守神所启示的每一条得救蒙福之法，以

致焦躁痛苦不堪。我们做不到，也不可能做到。我们当做的是，下定决心立定心志，不忘神

所赐的任何一个方法，并且合宜地使用所有方法：有时用这个，有时用那个，按不同时机不

同处境的要求而定。我们应始终谨慎避免像有些人那样，愿在家里读经但不愿去教会，愿去

教会但不愿领圣餐，愿领圣餐但不肯在家里实践基督徒纪律。如此重要且广为人知的方法，

我们应小心寻求并谨守，防止自己忽视或滥用，总要殷勤而忠心地使用神赐的所有方法，尽

可能多、尽可能经常使用它们。 

2.满足于按惯性使用方法 

诱使人仅出于惯性或保持某种习俗的动机，使用神赐的部分甚至全部方法，是撒但的另

一恶计。应留意撒但常对罗马天主教使用此计，使人在自己作成的事上自满。这种努力没有

蒙福的指望，而且主对如此行的人拟定了严厉的刑罚，警戒说：“因为这百姓亲近我，用嘴

唇尊敬我，心却远离我；他们敬畏我，不过是领受人的吩咐。所以，我在这百姓中要行奇妙

的事，就是奇妙又奇妙的事。他们智慧人的智慧必然消灭；聪明人的聪明必然隐藏。”（赛

29:13-14） 

对于只是出于惯性使然而并非发自全人的奉献（代上 22:18），神的审判是公义的，因

为我们若胆敢身体靠近神，心却不寻求祂，我们的信仰就完全是死的，在神看来，那就像在



97 

祂面前悬挂令人作呕的诱饵（赛 66:3）。我们应小心警惕，切勿没有热心、仅仅出于习惯

而使用这些方法。12肤浅的习惯毫无益处，只会让我们的心更刚硬。 

3.不细察方法的意义 

即使防备了对个人取得进步的自满，我们还应提防对敬虔方法的意义认识不足。应想到，

所罗门警戒说：“心无知识的，乃为不善”（箴 19:2），而且主不喜悦愚昧人献祭（传

5:1）。须记住，极诡诈的属灵仇敌是竭力迷惑我们，即使我们的心似乎急切预备侍奉神。

我们有必要尽十二分努力得着全部的敬虔智慧，才可以充分利用神赐的所有方法。 

我们知道，不论一个人的意愿有多好，头脑中的目标有多美，用来达到目标的方法有多

趁手，他仍有可能失败，除非他按所当行的来使用这些方法。诚如使徒雅各说：“你们求也

得不着，是因为你们妄求。”（雅 4:3） 

我们知道，即使有现成的布料可制作一身好衣裳，也可能因为剪裁不当而被糟蹋，制成

的衣服不能合身。即使有最好的药，也可能在配制时出错，病人服用了也没有益处。 

因此，我们有必要指明基督徒应如何使用本篇所述的工具。为达到人生真目的、实践真

敬虔，有三件事是必要的：健康、有序、自律且一以贯之的生活方式；热衷于全身心维持这

种生活方式；以及与一切亏损和抵触这种生活方式的事展开坚定斗争。我们将在下一篇详细

讲论这方面极其重要且有用的内容。  

 
12
 泰林克的意思不是否定日常灵修，而是劝人不要停留于惯性层面的行动。他认为固定的灵修必不可少，但信徒决不应当

以个人灵修自满，除非他的思想和心灵都已全然投入其中（参第六篇）。 



98 

第六篇 敬虔工具的使用方式 

 

一、过有序的生活 

基督徒若渴望忠心实践真敬虔，达到人生的真目的，就应以自律的方式使用前一篇提到

的工具。他有必要谨守一种健全、固定、可靠、有规律的生活准则。他必须依此标准（加

6:16），不可稀里糊涂、随意过活。神只应许赐福给按正路安排生活的人（诗 50:23）。这

一点的根基性不难理解，因为我们知道敬虔的生命涉及许多意义重大的方面。 

我们都知道，任何一个人，若有重要的事务急需密切关注，对他来说至关重要，他就必

须有条不紊地行事，明智地行事，否则他就很难取得成功。你能想象一间大公司的主管没有

策略和条理，只是随意行事吗？你能想象他开始一件事，然后中止它，不断从一个任务跳到

另一个任务，从来不考虑每次是为何中途放弃的吗？他会不思想自己达成了什么，不回顾和

分析自己的计划，以确定进展到了哪里？他会漫无目的，只是草率地着手每项任务，今天这

个项目，明天就换到新蹦出来的项目？每个有能力办实事的人都知道，这种人的生意很快就

一团糟，他的钱财也会迅速打了水漂。 

敬虔生活的日常实践亦是同理。除非有方向、有纪律地开始和持续敬虔生活，否则就不

可能敬虔度日。如果草率地过活，随波逐流地度日，不关注规矩或次序，我们就是自欺。免

不了这里忽视重要的事，那里忘记关键的点，给敬虔造成难以计量的危害，结果必至失败。

许多重视敬虔的诚实基督徒却失败得如此厉害，圣洁的生命成长得如此缓慢，在敬虔实践中

的进展如此微小，疏失如此巨大，究其原因就会发现，他们缺乏一种自律的生活方式。他们

不是按计划生活，而是只考虑眼前，怎样方便就怎样来，所以会忘记或忽视关乎敬虔的事。

人变得混乱，被许多杂务缠累，令真敬虔遭受重创。如果活得有规则有序，这本可以避免。

我们应密切留意此理。 

一种健全、固定、可靠、有规律的生活准则包含三个具体实践： 

⚫ 为各样本分分配固定的时间； 

⚫ 设定优先次序，先做最重要、最必不可少的事； 

⚫ 每日省察自己的行为和内心。 



99 

（一）给每日的本分分配时间 

过有序的生活就有必要分别出明确的时间，去做我们确知自己需要关注的事。这能使我

们按次序开启日常职责，殷勤投入，把每件事办妥。在一天的开始、中间和结束之际，我们

应为每件必不可少的日常任务，分配大致的时间段或具体的时辰。例如，大卫在每天晚上、

早晨、晌午祷告（诗 55:17），但以理也是一天祷告三次（但 6:10）。我们应确定： 

1.祷告和敬拜的时间 

我们应当在每天一开始分别出特定的时间，自己单独或与家人一起求告主的名、读神的

话语。一家之主可选择自己和家人最方便的时间，确保严守该时间，情况有变时容许灵活安

排，避免沦为例行公事或盲信式守矩。选定的时间应能推动而非妨碍信仰。如果有正当理由

打破常例，就应积极更改时间，但规则保持不变，只用确保调整次序但不破坏规矩。如果可

行，总要安排更符合现实情形的具体时辰。 

2.日常活动的时间 

我们应当为每天的任务分配最合适、最方便的时间。例如，在工作日应有明确的时间来

履行工作中的每项职责。也要分别出放松、用餐的时间。此外也应分别出一部分自由时间行

慈惠亲善之事（包括探访、劝慰、帮助他人），不只是在主日，在一周的任何时候只要有机

会都应尽可能去行，这要让我们大大蒙福。 

3.与主一起结束每一天 

我们应当在每天结束时分别出时间敬拜神，自己单独或与家人一起读经祷告，在不至于

过分受累的前提下，尽可能多分别出时间。花时间省察截止当天的个人表现也是有益的。 

总的来说，我们有必要在生活中遵循健全、固定的准则，使我们能真正敬虔度日。凡照

例谨守的，将得着言语无法形容的安宁、确信、福分和安慰。 

（二）指定优先次序，最重要的事最先做 

有序生活方式的另一部分是，明智地评估所有任务的真实价值，原则上先执行并完成最

必需、最重要的任务。神的话语多次这样教导，尤其这一句：“你们要先求祂的国和祂的义，

这些东西都要加给你们了。”（太 6:33；22:37-39）真智慧的道路和法则，是让无关紧要

之事情服在重要之事下。这是达到生命真目的、实践真敬虔的要义。如果次序颠倒，看地比



100 

天高，看得人的喜悦超过得神的喜悦，看地上的东西重于天上的财宝，人就倾向舍本逐末。

这样的人莫说要荣耀神，连一丝敬虔都不会有。因此，我们在生活和行事为人的方方面面都

应遵循规则，先做最必需、最重要的事。要做到这一点，我们必须遵守如下： 

1.把神放在首位 

我们在地上一切的工作、在生活中的日常事务，我们的福祉、逸乐、美名和利益，都必

须排在侍奉神、遵行祂神圣的旨意之后。这意味着，我们必须先把自己的事放在一旁，好腾

出机会侍奉和顺服神。如果逸乐和享受、成就和福祉、尊荣和面子、我们喜爱或想要得到的

其他任何事，会让我们悖逆神的旨意、违反祂的诫命，我们就不能紧抓不放、苦苦追求。我

们只能按着主我们神美善的旨意和神圣的诫命，来看重、拥有、效力于这些事。 

如果我们要达成我们生命的真目的，实现真敬虔，把神排在首位就是我们要遵守的最好

的规则。这难道不是最合理的规则吗？我们的神超乎万有，受尊崇和服侍当超过万有，并且

万事都当服从于神的事，还有比这更明显的道理吗？虽然这条规则是最为合理的，但不幸的

是，很少有人实践它。我们都生活在不小的压力下，有时甚至被压得不堪忍受。几乎人人都

倾向于优先考虑自己的需求，而非优先考虑神的事。许多人只在不影响个人属世事务的前提

下侍奉神，在生活中坚定展现真敬虔的人，则是少之又少。 

凡诚心实践真敬虔的人，都应留心谨守此规。他们必须确保不为日常事务拦阻主的工作，

妨碍对全能神的侍奉。他们应规限自己的工作，避免成为埋头专顾做活的工作狂，以致于没

有时间、也没有兴趣投入常规的敬虔义务和活动。 

我们必须密切注意这一基本规则和优先次序。经验表明，神以祂全面的智慧吩咐世人要

工作，好使他们谦卑，可以领他们得着真敬虔（传 1:13）。然而世人滥用了这一点，不让

自己的工作服从神的要求，更拦阻别人在工作中寻求真敬虔。他们忘记了这条黄金准则，没

有让职业活动服从于神的事、为了服侍神而做。反之，把职业活动当成了最重要的日常事务，

让每件事甚至主的工作都服从他们的工作，如此就给自己的心加上重担。他们无视基督的劝

诫，被重压在今生的思虑中（路 21:34），给自己的灵魂和真敬虔造成难以估量的伤害。 

凡有真敬虔的人，都应欣然听从这个警戒，按良好的次序、尺度和方式来管理和执行职

业工作活动，使之不是拦阻，而是促进真敬虔。他们应习惯于利用世界而不被世界缠累（林

前 7:31）。他们应心甘情愿躲避一切可能使自己脱离敬虔之路的事，好像赛场上拼搏为得

奖赏的人（林前 9:24）。敬虔人必时常记住保罗的话：“凡在军中当兵的，不将世务缠身，



101 

好叫那招他当兵的人喜悦。”（提后 2:4）我们也应照样行，凡事让我们的元帅主耶稣基督

喜悦（来 12:2-3）。 

2.践行怜悯胜过祭祀 

我们理当在一切关乎敬虔的事上表明怜悯。这意味着，我们不仅应当谨守写在第一块法

版上的本分——其中包含第一条、也是最重要的诫命，将其置于第二块法版的要求之前（参

本书第四篇），而且应当行怜悯胜于祭祀，因为这是主对我们更大的嘱咐（太 12:7）。这

在实践中意味着，如果突发紧急情况，我们应该愿意暂时搁置或推迟一些宗教律例，比如守

安息日、听道、做正式的祷告、参与洗礼、领圣餐，即所谓的祭祀。当我们自己或其他人身

处紧要关头，比如突遇房屋着火，有孩童落入危险，或其他类似情况，我们就要立即行动或

主动伸手扶持，把属乎祭祀的事放在后头。当我们自己或其他人体弱或病重到难以在教会与

众信徒聚集敬拜神，我们要推迟或中断聚会，不让自己或其他人负担过重或陷入险境。在诸

多此类情形中，我们有责任践行怜悯胜过祭祀。 

我们必须密切留意并通晓这条神设立的、推动敬虔的规则。不然，我们可能会让其他人

敏感的良心困惑不安，不确定让祭祀先于怜悯的做法是对是错：道理上似乎应该接纳，但良

心上不免生出反感。我们应当熟悉神的这条规则，就是怜恤胜于祭祀，因为这是神所设立的。 

3.先做最必要的事 

我们应优先考虑自己所在行业或职位的责任，这对我们的个人光景、日常活动、在社群

中的声誉都有特殊影响。我们与人打交道时，应当充分利用自己的位分造就他人，引领他们

朝向天国，一切令人不齿的行为都要极力避免。敬虔的智慧教导我们，我们不应该忙碌，也

不应该让我们的思想被各种无关紧要之事所缠累。相反，我们应该专注于那件最必不可少之

事。我们应该专注于我们所有人最需要的那上好福分上（路 10:42） 

显然，如果遵守此规，更有效地利用宝贵的时间，把力气花在最必要、最有用的事上，

许多管理国家、教会、自己家庭或其他人的人本可把工作做得更好。但经验证明，许多人因

为糊涂，浪费了时间和力气去获取或学习没有用或不重要的事——随着时间推移，他们自己

也发现了这个事实。倘若把时间和力气投入到更必要的事上，他们早就是神的教会里更有用、

更有影响力的成员，成为本国对社会贡献更多的公民了。 



102 

这是属灵仇敌的狡猾诡计。他喜欢驱使我们为错误的事奔忙，过懒惰闲散的生活。如果

行不通，他就试图把我们卷入各种耗神耗力的琐事或不必要的事情中。我们应当防备此计，

即使在空闲时间也不懈怠，让自己为服侍神的教会、效力于本国本族，发挥最大的用处。 

特别要留意这一点。人若渴望在敬虔实践上有好的结果，在学习神的话语时就要注意，

不把过多的精力和时间花在用处不大、不是非要知道和明白的事上。要格外谨慎！属灵仇敌

图谋把查考神话语的人引入歧途，使他们不能学习坚固救恩确据和增进真实敬虔的内容。他

或让他们分心，无法专心学习和应用有益的重要教义，或让他们参与晦涩不明的争辩，而他

们往往不能完全明白争辩之事的意义，因为对神国奥秘和神学本质缺乏洞察力，结果是既浪

费时间和精力，又严重疏忽敬虔的实践。 

如果这些人能机警一些，牢记这一条规矩，先学习和应用最有益的事（按各人的能力和

情况），他们实践敬虔将会突飞猛进。他们若首先彻底而准确地学透基督教信仰的根基原则，

在此宝贵根基上每天用金、银、宝石建造（林前 3:11-13；来 6），他们的敬虔工程不知会

有多顺利！但是，因为他们纠缠于对他们而言太过深奥的事情，太容易在高深难懂的教义中

钻牛角尖，那些甚至连神学教授都难以掌握和理解，他们就偏离了真信仰的本质和能力。步

入此歧途的人若说有敬虔，似乎也不过是喜欢与人开展争辩，只会迷惑神和平的教会，令圣

徒的团体充满混乱。 

诚心实践敬虔的人须密切留意，若没有首先在心中打下纯正稳固的敬虔知识根基，就不

要卷入又难又深的信仰疑难问题。有了根基后，主也许会施恩带领他们明白那些引发辩论、

不失分量、深度和价值的事。我们不应对此心存异议，因为我们都很清楚，神的灵随己意行

事。我们见识过对圣道颇有知识和悟性的普通人，他们有的未曾受过教育，比如工匠之类，

却能处理最艰涩、最有争议的议题，技巧之高超令人钦佩。愿良善的主天天增加这种人的人

数。 

但不是每个人都被赋予这种知识。普通的基督徒要记得认真检省自己的能力，不可志气

高大，越过自身的界限，总要像卑微的人，俯就卑微的事（罗 12:16）。留意照这条规矩行，

就必在敬虔上有长进。 

（三）每日自我省察 

有序生活的第三个也是最后一个部分是，经常（如可行，应每天）习惯性省察自己的表

现，看自己是如何度日，知道自己心内如何。使徒保罗力劝我们如此行：“弟兄们，你们要



103 

谨慎，免得你们中间或有人存着不信的恶心，把永生神离弃了。总要趁着还有今日，天天彼

此相劝，免得你们中间有人被罪迷惑，心里就刚硬了。”（来 3:12-13）这显然是井然有序

的生活必备的一点。 

众所周知，有序地经营生意、处理事务的人会定期评估自己的位置，看自己的生意是盈

利还是亏损，这决定他们成功与否。敬虔的实践者学习这样做更是要紧，因为他们的心在本

质属性上决定，除非他们仔细注意自己的行为，时常自己省察，并振奋心志仰望神的同在

（徒 7:55），否则他们对属天之事的爱很快会消散（启 2:4），转头把属地之事视为珍宝。

他们按理是要浸透在敬虔的实践中，但按本性仍以世上的事为念。所以，他们应密切留意，

时常保持警醒，找准机会打断属世事务，藉着圣洁的自省，把自己的心提升到神的面前。这

样就保守自己不断循规蹈矩，预备好服侍神。以下三个具体方面有助于我们正确有效地省察

和监督自己的心： 

1.回顾当天的言行 

我们应当回顾度过的每一天，思想过得如何，分别履行和疏忽了哪些义务。还要思想自

己是怎样说话行事，犯了哪些罪，又抵挡并胜过了哪些罪。也要察看自己经历了什么时运和

灾祸，自己中意什么，厌恶什么，受了称赞还是训斥，被礼待还是恶待。想想诗人大卫怎样

省察自己的心思意念。他说“我思想我所行的道”（诗 119:59），就是在每天大大小小的

事件中省察自己。 

2.省察心思意念 

接着，我们应当省察自己在所行所历的事上态度如何，我们的心思意念有哪些活动和反

应，我们是怎样敬畏神、爱神、爱邻舍的，我们有没有显出对神的信心和倚靠。要省察并正

视自己的态度，不论它是好是坏。这就是诗人大卫所说的“思想我所行的道”（诗

119:59）。 

3.求神帮助 

做完属灵的盘点，我们应当把注意力转向神。为着每件（不论现世层面或属灵层面）平

安顺遂的事称谢神，也为着不平安不顺遂的事归咎于自己，在神面前谦卑，寻求与祂和好

（参本书第一篇）。这就是大卫所说的“转步归向你的法度”（诗 119:59）。 



104 

要看到，这是一种固定的、坚定的、有序的生活本质，我们若要达成生命的真目的、得

着真敬虔，我们就必须要遵循它。接下来我们论述本篇第二个主题。 

二、过警醒的生活 

我们已经看到，基督徒必须要过一个井然有序的生活，才能达成人生的真目的，并在神

所赐的工具下实践敬虔。此外，基督徒还须格外警醒，才能确保他正确和适当地实践上面提

到的每件事。考虑到黑暗国度的本质（参本书第二篇），以及它如何总是敌对恩典国度，我

们理当要警醒。正如一座被困之城的居民，外有凶猛的仇敌强势围攻，内有叛乱的兵丁引发

骚动，就必须时刻保持警惕。基督徒也应如此，听从基督的劝告，警醒祈祷（可 13:33），

免得被引入试探和灭亡中。一个穷乏、孱弱、衰微、有罪的人若不警醒，你想他有可能逃出

在他四围吼叫、游行、设伏要吞吃他灵魂的那狮子的魔爪吗（彼前 5:8）？他若活着时不关

心照顾自己可怜的灵魂，末了能逃脱试探和灭亡吗？ 

对于到处横行、热衷于吞吃人的撒但来说，伏击一个糊涂大意、贪爱打盹的罪人并致其

灭亡，岂不是轻而易举？所以我们主张，人若要脱离灭亡，借助敬虔的工具（参本书第五篇）

推动敬虔的实践，就需要保持绝对警醒。为此，我们应当做三件事：一是仔细留意在哪些事

上谨慎防备，二是在这些事上保全自己的性命，三是保持一种智慧谨慎的警醒。 

（一）知道该防备什么 

我们若是不知道基督徒应该警惕哪些仇敌、谨慎防备哪些事（参本书第二、三篇），就

不可能合宜地保持警醒。我们已经说明，信徒应当谨慎防备魔鬼、世界、自己的肉体这三大

仇敌，及其一切的险恶诡计；应当使用藉由恩典国度供应的一切方法，就是神、神的圣教会

以及新造之人为信徒得福所预备的。进一步说，基督徒尤其要在三个方面警醒： 

1.自身最倾向的罪和软弱 

我们在这方面尤其要警醒，因为这是我们的弱点所在。我们像一座受围困的堡垒。一座

城最强的守卫，必须安排在防御工事最薄弱的地方（太 24:42；26:41）。你爱饮酒吗？你

的心偏向淫乱吗？财富对你极其重要吗？了解你的弱点，专门加以防备。大试探可能趁着某

个机会临到你，比如在即将举行的一场婚宴上，在集市、狂欢、庙会这一类纵欲、拜偶像、

本质上怂恿人丧德作恶的场合或节庆活动里。这种时候尤其要谨慎警醒（弗 5:15-16）。 



105 

罪的动因尤其应当使我们谨慎，因为罪本质上是有毒的。罪只要在我们里面找到哪怕一

点破口，就知道如何巧妙地渗透进去。许多糊涂人不关注此理，自以为跟罪毫无关系，幻想

能“软着陆”，却忘了是从高塔上往下跳，最后完全被冲没。 

2.对圣言所启示得救方法的忽视 

圣言所启示的方法不容忽视，我们应在合适的时间、按恰当的次序（出 20:8），忠实

谨守每一个方法。特别要留心实践属灵本分，比如听道、读经、求告主名、领圣餐、与家人

一起出声祷告等等，并要确保如此行不是仅仅出于惯性或维持某种规矩，而是为真实地荣耀

主神，且不断地推动真敬虔（罗 12:1）。我们寻求德行来建造自己生命的那份热心，理当

胜过貌美的女子妆饰自己身体的热情（耶 2:32）。 

3.可能引人犯罪的情形 

有些事本身没有罪，却可能引向许多重罪——如果人不警醒。所以约伯与眼睛立约，不

可恋恋瞻望处女（伯 31:1）。我们先讨论引人犯罪的机会，然后列出坚固信心或信服真道

的时机。 

（1）行事轻率急躁。许多人在急急投入某桩商业买卖的时候，被罪意外缠住。这个买

卖本身也许没有错，但老话说，三思而后行，所罗门也说：“脚步急快的，难免犯罪。”

（箴 19:2）这是告诉我们，盖房子前要先做预备，主耶稣也有相同的教导（路 14:28）。许

多的悲哀和罪都是因忽视此原则而造成。许多人天天为此付出代价，怨自己为何不想清楚就

行动，但他们只是哀叹自己的光景，却不悔改。 

（2）与邻舍起争论和争执。所罗门说：“喜爱纷争的，是喜爱过犯；高立家门的，乃

自取败坏。”（箴 17:19）原因是，“纷争的起头如水放开，所以在争闹之先，必当止息争

竞。”（箴 17:14）雅各也提醒说：“在何处有嫉妒纷争，就在何处有扰乱和各样的坏事。”

（雅 3:16）经验证明，一个卷入争执的人，思想会变得混乱，心会变得刚硬；他会越来越

发现自己不像从前那样装备好侍奉神。因为侍奉神乃是极其甘甜、令人爱慕的事，必须用圣

洁的手去行，被忿怒和争论充斥的人则不能行（提前 2:8）。敬虔的实践者应追求与众人和

睦共处，尤其是与自己家里的人；应时常寻求和平（彼前 3:8），为了维护和平，甘愿放弃

自己的权利。当他们诚心这样行时，就被神的恩典坚固，即便有时不得不责备无理的恶人，

也不会受亏损（帖后 3:2）。 



106 

（3）涉入太多事务。当我们承担太多难行或难成的事，不论是出于贪婪、好奇或是多

管闲事，通常会导致我们被许多的罪缠住。使徒告诉我们，我们是容易陷在许多罪里的可怜

人（提前 6:9）。诚然，最了解我们的主基督已经明说，背负过重的世事担子，会让属世者

的心受累，在服侍神的事上不中用，与醉酒行为把一个酒徒变为废人的程度相当（路

21:34）。要知道，我们并非被赋予无限的智力和才干。我们专顾一件事，就无法顾及或关

注其他事；若专注于不必要的事，就不可避免会忽视我们手所当做、且要尽力去做的事（传

9:10）。一个人浪费时间和力气在琐事上，或在主并未要求他去做的任务上，就会亏缺许多

的义务。所以，我们当谨慎，不可愚蠢地涉入主神并未呼召我们去做、并不由我们负责的事

——即使是此前从未见过的事。这样，就不会忽视主已吩咐我们去做的、到末日我们要为之

交账的事。 

讲完了可能引人犯罪的三种情形，我们还要仔细留意并善加利用容易生发或坚固真信心

的三种情形： 

朋友或属世者的悔改。主时不时带领罗马天主教徒或重洗派教徒悔改归信13，让虔诚的

敬畏笼罩愚昧人或极其世俗的人，令其悔改更新，彻底改变，成为新造之人。认真留意这些

事例，可以大大坚固我们的信心。我们可以从扫罗的归正中学习认识这一点（加 1:23-24；

提前 1:16）。我们也可以从主对祭司长和民间长老的责备中得着教训，他们看见了税吏和

娼妓相信施洗约翰，自己却不悔改，后来还是不懊悔去信他（太 21:23-32）。我们既然有

心寻求神，若是发现看似最远离真基督教信仰的人，都能因神大能的作为而回转，我们的信

心岂不被坚固，让我们更指望神的好处吗？ 

自己的得救经历。坚固真信心的另一时机就是，当我们记念自己在不肯悔改或与神隔绝

的日子如何得了拯救。我们应回想自己曾因疾病、海上的风暴或地上的洪水陷入危难时得以

脱困的经历，好从中受益。我们想起主我们良善的神如何施恩救拔和饶恕我们，延长我们在

世的年日，在祂悦纳的时候和祂拯救的日子领我们悔改，叫我们从祂领受恩典，将来承继永

远的福乐（林后 6:2）。难道神会轻易把我们从祂面前赶走，把我们丢入地狱无底坑，毫无

蒙怜恤、拯救或恩典的指望吗？使徒保罗见证说，他承受死亡的判决，反倒信心坚定，“只

靠叫死人复活的神。”（林后 1:9） 

 
13
 泰林克遵循《比利时信条》第 28和 29 条的陈述，把罗马天主教徒和重洗派教徒排除在真教会成员外。罗马天主教徒错

在不与真教会联合，而这是“所有人责无旁贷的”。重洗派教徒错在与真教会分离，这却是“任何状态或环境下的人都不

得做的”。二者行事都“与神的律例相违”。 



107 

个人的信心呼召。其他生出并激发信心的美好时刻还包括，当我们感到心中被唤起一种

想要相信、藉信心拥抱主的渴望时。这是激发我们信心的大好时机，不应错过。每当这时，

主都特别贴近我们的心。千千万万的人与此无缘，因为他们或者从未听过基督，或者从不渴

慕基督。当神就近我们，我们要照祂一切的怜悯紧紧抓住祂，不放祂走，直到祂把最宝贵的

恩赐给我们，就是那信心的厚赏。显然，神先在我们里面造出对信心的渴望，我们才能和被

鬼附孩子的父亲一同说：“我信！但我信不足，求主帮助！”（可 9:24） 

还有一些唤起和挑旺我们信服真道之心的美好时机，包括： 

当圣灵对我们讲话时。就是当我们在听道、患病以及其他情况下强烈意识到圣灵的心意

和活动，或者并不在任何具体的情境下，神圣善的灵特地把祂的催促放在我们心里。要知道，

主神在我们里面唤起美好的活动，可以说，就是祂闯入了我们心中。祂指示我们做这事或那

事、以特定的方式行事。这必定触动我们的心，如同搅动毕士大池子里的水（约 5:4）。我

们要意识到，我们里面有良善的神同在，确信祂同在的大能随时会抓住我们的心，可以奇妙

地改变和治愈我们的心。我们回应圣灵在我们里面的催促，敬虔的生命就大得长进。 

当其他人显出敬虔的榜样时。我们应留意偶尔在周围人中看到的出色榜样。比如在遭丧

的家、在重病者的床边遇见敬虔人，在饭桌上与为人精勤、行事显然带有圣灵能力的人交谈

（林前 14:24-25）。应当把榜样放在心上，努力获取益处，温暖我们冰冷的心，使我们可

以效法善（约叁 1:11），越发信服真道。 

当神施行审判或赐福时。因着神在我们所处的时代、生活的地方施行审判或赐福，我们

或会发觉神在我们心中的某些奇妙作为。比如，我们听说神临到不敬虔的人所住之地，以某

种方式扰乱和毁灭了他们（路 13:1-2），我们就记在心上，反思我们若是不悔改、不努力

服侍主，同样的下场也会临到我们。或者，我们听说施恩之主走在“微小者”（亚 13:7）、

“贫寒和穷乏的人”（诗 82:4）前面，救他们脱离苦难，使他们道路亨通（诗 32:7；34:6-

7）。尤其当我们听说这恩临到我们的朋友，我们就被激励来寻求主，越发热心殷勤地侍奉

主。 

（二）对自己诡诈的内心保持警惕 

为了保持警醒，基督徒尤其要留意自己的心，避免触犯前面讲的防备事项。不然，从他

心里必爬出诡诈虫豸迷惑、毁灭他。让我们提醒自己，真基督徒有两个本性：一个属灵的，

一个属肉体的。两者总是相争，试图压制和毁灭对方（加 5:17）。既然仍有取死的罪身



108 

（罗 6:6；7:24），基督徒就非要谨慎不可，没有什么罪比为一颗藏匿罪恶的心开脱更为严

重了。他的老本性里就有偷窃、奸淫、杀人、不认基督、行一切可耻之事的倾向，所有的罪

都能在人心中找到种子。 

如果你不相信这一点，或不肯受警戒，你就已经濒临严重跌倒的危险。当基督告诉彼得

说他会离弃主，彼得无法相信，他说他宁死都不会做这种事。但当彼得进入那个情境，他果

真选择保自己的命，不认他的主（太 26）。如果有人告诉正躲避扫罗追杀的大卫，说他会

玷污邻舍的妻，害她丈夫的命，他也会和彼得一样反驳，因为这种丑事和他完全不沾边，光

是提及就让他怒不可遏（撒下 12）。如果你想不犯彼得和大卫的罪，你就得更深入了解、

更警醒看守你的心。即使发现你的心有几分被驯服，你也不能信它，总要看见它的本性极其

邪恶、满了罪孽。人怎样对待本性凶残的虎狼熊狮，信徒也要照样对待自己的心，保持警觉

和猜疑。 

所有的信徒都知道，就连极少关注自身属灵光景的人也不例外，他们被自己的心欺哄是

常有的事（耶 17:9；雅 1:26）。让我们要像一位注重名誉的体面人，注视妻子的一举一动，

尽可能保守她远离可疑的处境，因为他知道她本性轻佻善变，一有机会就对人撩情。 

对待自己的心（曾屡屡欺哄和引诱我们与世界合谋的心），我们的态度要遵循所罗门的

劝导（箴 4:23）。所罗门说：“常存敬畏的，便为有福”（箴 28:14），“心中自是的，便

是愚昧人”（箴 28:26）。无人的结局能比那些夸耀自己能力、最不怀疑自己败坏之人更为

可怜。经验证明所罗门所说不假：“通达人见祸藏躲，愚蒙人前往受害。”（箴 22:3） 

我们应关注三个具体方面，准备好抵挡它们： 

1.出错的判断和悟性 

人的悟性和智慧与神为仇（罗 8:7）。有一宗大而恶的祸患居于世人中间，催促他们顺

应自己的悟性和见识毫不迟疑，仿佛那就是真理。在永恒之事上，他们不怀疑、也不越过自

己的思想意志，不顾一切单单随从自己的悟性，把自己的想法当圣经，照自己的聪明行事。 

那些未受教育、自知不太灵光的普通人时常坦承，尤其当聪明人在场，当他们认为对方

更聪明，他们就直言自己愚蒙无知；如果没有专家帮助，他们不认为自己能处理好重要的事

（仅就现世之事而言），所以他们常请相关领域内知识渊博的人提供帮助和建议。然而对永



109 

恒之事，在最要紧的、关乎他们得救的领域，他们却是多么肆无忌惮地随从自己的悟性和欲

望！有哪个研究神学的人见了会不惊讶骇异呢？ 

我们警戒他们，魔鬼是一个大师级迷惑者，是阴险下作的匪徒，一直想方设法欺哄他们，

要毁灭他们的灵魂，他们却转耳不听。就连我们正告他们，除非得到属天智慧的装备和帮助，

除非密切留意唯独启示神智慧的神的话语，否则无法逃脱撒但的恶计，他们也是毫不理会。

他们已被明确警戒不可有此态度，却依然被各样害人的假道理缠住或扰乱。他们甚至任性无

耻地回应我们的警告：“我都到了这个年纪，没人可以教我该相信什么，我该怎样生活。” 

这等人是这样随从自己的悟性和欲望，如此处理只要犯错就会赔上永生的头等要事。他

们用幼稚可笑、站不住脚的理由，反驳神仆人劝服他们改变心意的雄辩话语，听来都让人惊

诧。还记得拜偶像的以色列人怎样抵挡耶利米宣告的话吗？他们说：“我们定要成就我们口

中所出的一切话，向天后烧香、浇奠祭，按着我们与我们列祖、君王、首领在犹大的城邑中

和耶路撒冷的街市上素常所行的一样，因为那时我们吃饱饭、享福乐，并不见灾祸。自从我

们停止向天后烧香、浇奠祭，我们倒缺乏一切，又因刀剑饥荒灭绝。妇女说：‘我们向天后

烧香、浇奠祭，作天后像的饼供奉她，向她浇奠祭，是外乎我们的丈夫吗？’”（耶

44:17-19）他们以为凭此厚颜无耻之词就能驳倒先知明智的呼吁。所罗门预言了他们的结局，

说：“有一条路人以为正，至终成为死亡之路。”（箴 14:12） 

凡愿过敬虔生活的人，都要念及自己悟性的缺欠，不过分信任自己的判断，留意虔诚人

与他们的想法是多么不同。每遇事时都要考虑再三，才敢信任和随从自己的判断，把所罗门

的训言牢记于心：“你见自以为有智慧的人么？愚昧人比他更有指望。”（箴 26:12） 

2.天然的罪恶欲望 

我们仍要对付天然的邪情私欲。我们的心天然喜爱走错路，和古时的以色列民一样（诗

95:10）。人的一大祸患就是倾向于随从和屈服自己的邪情恶欲，所以很容易在头脑中认定，

自己想要的、努力求取的一切都是好的，不会有错。许多人就这样被自己的感觉蒙蔽，步入

悲惨歧途。 

当夏娃渴望禁果，她很快就深信这果子好作食物（创 3:6），而夏娃的子孙概无例外。

这种因着强烈吸引我们之事而生的倾向和感动，是我们需要小心留意并提醒自己。想到我们

的本性和构造是如此邪恶败坏，以至于我们从来不会不经挣扎就被吸引去做正确的事，反对

错误的事。所以每当我们强烈倾向于某事，哪怕看起来那是美善圣洁又荣耀的事，我们仍要



110 

怀疑和省察自己的心，看看自己是否受清洁之心的引领。因为无论哪种情况（吸引我们的或

不是好事，或是高尚外表的事，或毫无疑问是美善属天的事），有一点几乎可以肯定：我们

的动机可能并不清洁。我们可能有一个错误的意图、一个属世的计划或一个属肉体的隐秘动

机。若想平安无恙地逃离此祸、在敬虔生命上有长进，我们就应在此留心谨慎。 

3.对世事的贪欲 

最后需要对付的，是我们对我们生活所需、主给予我们自由之事所怀的贪欲。比如，在

饮食、嫁娶、正派合宜的着装、睡眠与休闲，以及这类事上，我们应当小心，不要把“自由

当作放纵情欲的机会”（加 5:13）。虽然我们在这些事上是有普遍的自由，但仍容易陷入

其中，在基督徒生活中后退，所以应当有所节制。若不自制，克制自己的贪欲和邪情，就很

难敬虔度日。 

我们生来就对这类事缺乏节制。经验确实证明，今生被许可享用的寻常之事却具有不寻

常的能力，可以诱使我们专爱自己、不爱神。若不在此留意，反而滥用基督徒的自由，就很

快落得受这些事辖制的下场（林前 6:12）。许多人贪婪不知满足，作自己肚腹和身体的奴

隶，日日沉溺于骄奢淫逸、闲懒懈怠、各种放纵的行径。即便被告知这样不对，后果会很严

重，悔改刻不容缓，他们还是依然故我。 

问：在这些事上怎样行才是合乎中道和正道？ 

答：回答这个问题需要很大篇幅，这里不便展开说明。简单地说，当你察觉你享用寻常

事的时候，你的心若不受激发侍奉神，反而拉你远离神，那就是太放纵了（路 21:34）。而

当你享用时没有沉迷成瘾，反而因着所享受的，心存感恩仰望神，藉着所蒙的恩惠（徒

14:17），更倾心爱神侍奉神，坚固自己，完全忠于神，这就是你已驯服贪欲、弃绝邪情、

不放纵肉体的充分凭据了。 

（三）按智慧守望 

警醒的基督徒不仅知道他必须防备的每一件事，留心自己的软肋，还要以智慧的方式，

心存戒惧地为自己守望，这包括三个方面： 

1.时刻警惕 



111 

我们早晨一睁眼，就应同时打开属灵的眼睛，整日保持警惕。长时间站岗放哨的守望者，

时常要与险些胜过自己的疲乏和困倦苦苦争战，若打不起精神，结局将是送命！同样，我们

要不断地振兴自己，时刻牢记现在不是睡觉的时候，因为魔鬼正在潜近，意欲毁灭我们的灵

魂。我们要一直提醒自己：当心！要睁大属灵的眼睛，防备那正猎取我们、伺机偷袭毁灭我

们的魔鬼，我们才好得救！ 

2.察觉动向 

我们操练时刻警惕，就能从远处清楚无误地辨认福祸，好像城墙上守望的人看到刀剑临

近，就吹角警戒众民（结 33）。这将为我们一面避免和阻挡坏事，一面招来和促进好事。

我们知道，尽可能远离和阻挡恶，保守自己不被那恶者触害，这就是最安全、最好的保护。

诚如经上说：“我们知道凡从神生的必不犯罪，从神生的必保守自己，那恶者也就无法害

他。”（约壹 5:18）这需要从一开始就格外警醒，察觉肉体的邪恶苗头，在其壮大到杀死

灵魂之前将其掐灭，防患于未然（赛 59:2-4；雅 1:14）；还需要细听圣灵的轻柔敲打，迎

接祂怜爱的作为，并祂放在我们心里、催促我们行善的意念。两方面都要悉心培养和维持，

不能称了魔鬼的心意，荒废任何方面（路 8:14；启 12:4）。 

3.多多祷告 

基督徒站岗守望时，他的心应该时常在祷告中仰望神。藉着这些祷告——如同从地上直

射天上的箭——要将他所要的告诉神他的天父，他就不必为任何事惊惶了。在守望期间无论

察觉到什么，遇到什么情况，都应在祷告中仰望神：有喜乐或悲伤的感触，察觉自己心里的

活动或好或坏，注意到神特别审判或赐福，从开办直到完成一项重要任务。这些随事随在，

我们都要警醒祷告（弗 6:18），把我们的心陈摆在神的面前。我们必须不断祷告，求神藉

着圣灵引导我们进入一切真理。我们也应求祂赐福我们所需用的一切美好事物，并坚固我们，

使我们能够明智地使用它们。我们应该求祂赐给我们智慧和分辨力，好让我们享受在患难中

所得的属灵祝福。我们应当儆醒祷告，好使我们被造就，可以借着正确的方法，达成我们生

命的真目的，促进真敬虔。 

三、过争战的生活 

正如基督徒必须确立并遵循良好的生活秩序，如此他就不至忽视属灵的守望，同样，他

也必须作一名虔诚的战士。当他循规蹈矩地生活，时刻警醒祷告，发现仇敌正试图拦阻他履

行本分或引诱他犯罪，他就必须要起身顽强抵挡。 



112 

考虑到黑暗国度的存在，及其不可分割的权势、拦阻我们行敬虔的阴谋，争战的必要性

不言自明。料想自己无需努力与魔鬼、世界、自己的肉体奋勇争战，就能活出敬虔、稳入天

国，这无非是可怜人纯粹的愚妄和无知。主基督说：“天国是努力进入的，努力的人就得着

了”（太 11:12），这话不是白说的。安逸无虑、不惹人反感、没有危险、没有挣扎的侍奉

神，这样的虔诚一文不值。这样的人也必离弃信仰。历经苦难和争战、光荣和羞辱，在各种

逆境下忠心侍奉到底，这才是真敬虔。凡切望追求敬虔的，都要先坐下来算计花费（路

14:28）。也就是说，敬虔人必须长久且激烈地争战，并坚忍而恒切地实践敬虔。只要他们

还在地上，还在这个有魔鬼、世界和肉体不断反对的地方，就不能停止争战。 

这场仗怎么打，在前面介绍两个国度的篇章中已经讲明。为了照顾到还不太了解的人，

我们将详细解释属灵争战的性质，探讨三个方面：一是我们在属灵争战中为取胜所特别致力

的事；二是属灵仇敌用于引诱我们的事；三是我们判断属灵争战是成是败的依据，这对于缺

乏经验的信徒和良心敏感的人是难题，因为他们经常举棋不定，甚至经常得出完全错误的结

论。 

（一） 属灵争战中致力的事 

使徒保罗教导我们打属灵的仗具体应做什么（弗 6:10-18），可归纳为三点：壮胆坚固

自己的心，穿戴神所赐的全副军装，随时多方祷告祈求。 

1.刚强壮胆 

保罗说：“我还有末了的话：你们要靠着主，倚赖祂的大能大力，作刚强的人。”（弗

6:10）使徒指明在哪里寻找力量：肯定不在我们里面，而在主里面（参本书第一篇）。他还

明确教导我们要像勇士争战，在战场上要作大丈夫（林前 16:13）。 

圣经教我们在属灵争战中应用属世争战的原理。以色列民开始占领迦南地时不得不与敌

人苦战，他们的官长奉耶和华的命宣告说：“谁惧怕胆怯，他可以回家去。”（申 20:8；

对照约壹 2:14；启 21:7）打主的仗最重要是勇敢无畏，因为我们是有坚固的信心，才能抵

挡魔鬼（彼前 5:9）、并胜过世界（约壹 5:4）。 

基督徒在属灵争战中不应惊惶，而是当在信心中勇敢。他们有充分的理由在这场争战中

英勇，因为他们的战斗是公义的，他们的仇敌是注定失败的，他们的元帅是无往不胜的。现

在我们将从我们事业的公义开始，更详细地讨论这些。 



113 

（1）公义的争战。真基督徒有充分理由刚强壮胆，因为他们打的是主的仗，对手是大

暴君、僭越者魔鬼。类似海盗强盗之流，撒但无权得到任何东西，却千方百计用他的钩子钩

住每件事，好抢夺人所拥有的。神在亚当堕入罪后立刻向撒但宣战（创 3:15），彼时我们

的始祖还未被赶出乐园。犹大王亚比雅对以色列人说，“耶和华以色列的神曾立盐约，将以

色列国永远赐给大卫和他的子孙”（代下 13:5），也就是赐给大卫的后裔基督。但魔鬼和

他的帮手兴风作浪，要颠覆这国，就如押沙龙（撒下 15:10-12）这类匪类所行。但我们争

战的公义性应激励我们听约押的劝，“我们都当刚强，为本国的民和神的城邑作大丈夫。”

（撒下 10:12）神岂会不支持祂自己的工，赐福给为祂名争战的人？ 

（2）仇敌败局已定。仇敌尽可凶残猖狂，在世间风头无两，但照其所定的身份——真

信徒之敌，我们知其权势已被粉碎，他们的头已被击破（启 12:10），其一切的威吓和工作

都像公牛被阉割前、豺狼被割喉前所做的绝望挣扎。我们的仇敌真就像古实人形容亚述人，

是溃散的、被剥了皮、被分地界、被践踏的（赛 18:2），其毒钩被除，毒角被拔，权势已

灭，政权被剥夺，被公开明显胜过（西 2:15）。这岂不应该激起我们极大的胆量吗？我们

岂不可凭信心确定自己必然胜过已被击败的仇敌吗？ 

当然，这道理只对真基督徒适用，他们住在地上，行事为人却像在天上（腓 3:19；启

12:11）。大仇敌对属肉体、专以地上之事为念的人，仍有效力十足的统辖权。有诅咒向在

基督以外的人宣告：“你们挡不住仇敌的攻势，必被仇敌胜过。”而安慰临到属基督的人：

“在世上你们有苦难，但你们可以放心，我已经胜了世界。”（约 16:33） 

（3）元帅是耶稣基督。我们的最高统帅是一位有谋略和真知、有聪明和能力的勇士

（箴 8:14），祂总为神的能力和神的智慧（林前 1:24）。仇敌所有的诡计和本事祂都知道，

而且都已胜过（西 2:15）。作我们军长、领袖、首领、元帅的主耶稣基督，也是我们信心

的创始成终者（来 12:2）。 

亚比雅和百姓知道耶和华是元帅，就大有胆量，能够说：“至于我们，耶和华是我们的

神，我们并没有离弃祂。”（代下 13:10）还向敌军宣告：“率领我们的是神，我们这里也

有神的祭司拿号向你们吹出大声。”（12 节）同样，基督徒应大受鼓舞，因为知道主已打

破仇敌的头（诗 110:6），祂必在争战中行在他们前面，必作后盾保护他们不受攻击（赛

52:12）。 



114 

对战争稍有了解的人都知道，军队最大的力量取决于元帅和司令的能力和胆量。我们的

元帅是骑白马出来胜了又胜的那位（启 6:2）。有常胜将军指挥，难道我们不该壮胆攻打仇

敌吗？基督徒都知道，没有仇敌能抵挡我们的主基督（太 21:24）。祂必会教导属祂之人的

手争战，教导他们的指头打仗（诗 144:1）。 

2.穿戴神所赐的全副军装 

使徒保罗让我们在属灵争战中装备强大的武装：“要穿戴神所赐的全副军装，就能抵挡

魔鬼的诡计。”（弗 6:11）关于这许多的军装，可讲的有很多，这里局限于考虑最重要的

武器——神的话语。这话语就像神的兵工厂或军火储存库，丰富地库藏军队作战所需的一切

必要装备。基督曾用它攻击并胜过魔鬼（太 4:4）。大卫把它藏在心里，免得自己犯罪（诗

119:11），就是说，免得被属灵仇敌胜过。这武器正如大卫所说歌利亚的刀：“这刀没有可

比的！求你给我。”（撒上 21:9）它有三方面功能，是我们在属灵争战中需要的： 

（1）能完全武装信徒。神的话语不曾留下任何它不能覆盖和保护的角落。心思、记忆、

意志、情感和渴望都能被覆庇，眼、耳、口、手、肢体、关节和心肠肺腑都能被很好防御。

它为信徒身体和灵魂的每一部分全面供应有力武器，“叫属神的人得以完全，预备行各样的

善事。”（提后 3:17）诚心把神的话语放在心里，就能从话语中提取和亮出各种属灵武器

来抵挡仇敌，并且取胜。 

（2）能揭露仇敌的阴谋。神的话语启示了仇敌的全部诡计——他意欲伤害我们所发动

的每一次阻挠和攻击，使用的每一个伎俩、方法、秘诀、思路和计划。它是一种可将这些显

现的武器，是一种梦幻武器，好比能让勇士看见敌军计划的魔法护盾。与魔鬼的秘密截然对

立的神国奥秘，在神的话语里被启示出来，就像是明灯，将仇敌的秘密战略照得分明。我们

若仔细听主的话，就能像以利沙事先知道亚兰王攻打以色列人的计划（王下 6:8-9），发现

而且熟知属灵仇敌的每一个策略，就能像大卫那样，比仇敌更有智慧（诗 119:98）。 

每个人都知道在战争中发现敌人的计划是多么至关重要，国王和首领都会花重金派探子

和线人刺探敌军情报。 

（3）能带领信徒得胜。神的话语教导基督徒使用这奇妙无比、全然神圣的武器以及其

他武器，使他们在邪恶的日子站立得住，并且克敌制胜。它提供良谋，教他们在不同情况下

如何处事为人。不管他们如何受攻击，是年轻或年老，是居高位或听命于人，是顺境或逆境，

是工作、用餐或侍奉神，神的话语都是他们的帮助。所罗门说：“我儿，要谨守你父亲的诫



115 

命，不可离弃你母亲的法则，要常系在你心上，挂在你项上。你行走，它必引导你；你躺卧，

它必保守你；你睡醒，它必与你谈论。”（箴 6:20-22） 

神的话语也将神的应许启示给我们，鼓励我们，指示我们如何靠神的帮扶取得胜利。在

属灵争战中持之以恒、把神的话语存在心里的人，最后会像约翰形容的刚强少年人，胜了那

恶者（约壹 2:14）。亚当堕落的首要原因，就是忽视持守神的话语（创 3）。假使他持定神

的话，就能通过试炼，清白无罪地站稳。 

3.祷告的重要性 

基督徒必须在属灵争战中兴起祷告之灵来呼求神。使徒保罗指明了这一点（弗 6:18）。

人在危难中祷告哀求神，是再自然不过的事（诗 107:28；拿 1:5）。我们在圣经中读到被敌

军追赶、惊慌失措的约沙法王一呼喊主，主就帮助他（代下 18:31）；还有一次，当他无力

抵挡众多强大的敌人，他就祷告：“我们的神啊，你不惩罚他们吗？因为我们无力抵挡这来

攻击我们的大军，我们也不知道怎样行，我们的眼目单仰望你。”（代下 20:12）我们也读

到主耶稣基督怀着剧烈的伤痛恳切祷告神（路 22:44），是大声哀哭流泪祷告（来 5:7）。 

属灵争战中的祷告像一位专职信使，迅速升天把我们的需求传达给神，再把神的帮助带

下来，因为主曾应许：“并要在患难之日求告我，我必搭救你，你也要荣耀我。”（诗

50:15）亲历此帮助的诗人告诉我们：“我呼求的日子，你就应允我，鼓励我，使我心里有

能力。”（诗 138:3）因此，使徒保罗劝罗马信徒“与我一同竭力为我祈求神”（罗

15:30）。 

要知道，智慧的神赋予祂所造的活物一种能力，使其本能地倾向滋养和强壮自己的事物。

人的肚腹有倾向食物的冲动，因为能从中吸取能量。同样，神为灵魂设定了倾向祷告的冲动，

我们在属灵争战中需要力量时，藉着出于信心的祈祷，可以把全能神的能力导入我们心中，

从而取胜（彼前 5:9）。始祖亚当和夏娃忽视了祷告这件武器，在乐园的属灵争战中被伏击

而失败，而保罗被撒但猛击时，通过不懈地祷告，就赢取胜利（林后 12:8-9）。 

因此，我们在属灵争战中要火热而恒切地祷告，时刻记得藉着快速飞升到神那里的祷告，

把心陈摆在神面前，求神顾念我们的需要。为了得到神随时的帮助，被祂真实地坚固，我们

向神讲述三件事： 



116 

（1）仇敌何等强大。我们应向神倾诉我们的仇敌多么凶猛、苦毒、奸猾、邪恶，而且

多得不可数。当我们受仇敌攻击时，应向神控诉仇敌恶意攻击我们，诱使我们违犯神圣的诫

命和律法。仇敌分明就像辱骂永生神的歌利亚（撒上 17:26）。我们要火热祷告神，恳求祂

不容仇敌存恶心、伸恶手、谋害我们的计策得逞。我们应该祈求祂与我们一同争战，为祂的

事业而战，向我们的仇敌作仇敌，向我们的敌人作敌人（出 23:22）。 

（2）我们何等软弱。我们应向神坦白自己在面对仇敌时的无能、无力、糊涂、怠惰和

极其软弱。我们应当承认自己的一无所是、微不足道、渺小，好叫我们至高神被尊为大。我

们当学亚撒，坦承自己无力抵挡谋害我们的众多属灵仇敌（代下 14:11）。我们太过软弱，

不知如何面对。是的，我们只能仰望神，我们的帮助从祂而来。我们应当俯伏在神的脚前，

向全世界欣然承认我们毫无力量。像大卫那样，我们必须承认，我们的帮助和力量唯独来自

主我们的神（撒上 17:45-47）。 

（3）我们何等指望藉主基督得帮助。我们单单仗着基督的功劳——祂的受苦、祂的受

死、祂的荣耀得胜，期待在属灵争战中得到神的扶助。我们把案件向神奏明：我们的争战也

是基督的争战。我们不是因神的恩成了主基督的肢体吗？我们不该打基督的仗，在我们的

“肉身上补满基督患难的缺欠”吗（西 1:24）？我们凭藉信心，在祷告中强调这一点，主

神就不会不回应。我们晓得，主良善的神乐意垂听每个奉基督之名祈求的人（约 16:26）。 

让我们像但以理那样呼求说：“我们的神啊，现在求你垂听仆人的祈祷恳求，为自己使

脸光照你荒凉的圣所。”（但 9:17）我们在属灵的激战中如此祷告，必说动良善的神赐下

救济。祂不愿把我们撇在苦难中，总愿从天上差遣使者安慰我们。这样，我们的祷告上达于

天，好像用鞭子或蝎子鞭抽打我们的仇敌。这将使仇敌惊恐逃窜，我们却要得胜，赢得我们

永远的安慰。 

然而，我们必须密切注意我们的仇敌在属灵争战中试图引诱我们特别要犯的罪。我们将

在下面讨论这一点。 

（二）仇敌引诱我们犯的罪 

属灵争战中除了刚强壮胆、使用神话语的武器和祷告的武器，还必须密切留意属灵仇敌

试图引诱我们陷入的特定过犯。没有什么邪门、可怕、恶贯满盈的罪，是全然邪恶的仇敌不

能发明出来诱惑我们去犯的。它引诱我们陷入三类可憎的罪：一是对神恩典骄傲狂妄的态度，



117 

各种有违基督徒良好道德或习俗的重罪都由此而来；二是各种亵渎或谤讟的心思意念；三是

绝望或颓丧的有害心理。 

1.骄傲狂妄 

此类罪诱使我们陷入一切违背基督徒良好道德的过犯。这包括放荡及其所结的果子：撩

情、好色、轻佻、品行不洁、说狂话、胡吃海喝、通奸、猥亵、卖淫以及类似性质的其他不

道德表现；也包括贪心、贪财、贪婪及其所结的诡诈果子：不公道的量器、以次充好、说谎、

放贷、偷盗、抢劫，以及掷骰子、玩牌等娱乐和赌博形式；还包括一切本质不诚实的事：寻

求被人拜服、怀不当的野心或抱负，以及由此引发的自负、骄傲、虚荣、假意卑屈、报复、

嫉羡、妒忌、过分打扮、败坏名声、浪得虚名、争战斗殴、心存仇恨、杀人等罪。 

要知道，属灵仇敌一旦发现我们的弱点或犯罪倾向，就设法引诱我们陷入无数相关的罪，

还骗我们相信偶尔触犯神的律法不要紧。为了不依从撒但及其同伙的任何一个试探引诱，落

入此类性质的罪，我们应当自慎，不论被惹动得多么厉害，都不用肉体和血气反击，即使我

们本能地会这样做，以至于我们被欺骗、入歧途、丧性命。我们应按主在祂话语中启示的来

反抗和争战。除了重视前面大致谈到的祷告，尤为关键的是下功夫研究和默想后面第七、八、

九篇的讲论，即可坚固我们的力量对抗骄傲。在此必须确保遵从三个教训和警戒： 

（1）不要和仇敌商量。我们决不要和属灵的仇敌商量什么，无论是争论我们被引诱去

犯的罪，还是听信暗示，觉得犯一次罪无所谓。我们无疑要谨慎防备，像一位体面的年轻女

子断不容自己蒙羞受辱。女孩拒绝邪荡之人，若半心半意，则只会挑动对方更加放肆地追求。 

人胆敢犯罪，没有一个是好的理由。我们最大的义务就是尽可能完全禁戒罪，宁可死都

不犯罪。事实上，罪的产物就是死（雅 1:15）。当众生之母夏娃考虑蛇的提议，她就被迷

惑了（创 3）。因此，当我们察觉自己正被引诱犯某种罪，就应马上果断拒绝，停止商议，

下定决心不论发生什么，都要拒绝犯罪，哪怕会被火焚烧。 

此决定如同一面抵挡试探、护卫灵魂的盾牌。但以理使用这面盾牌，立志不以王的膳和

王所饮的酒玷污自己（但 1:8），所以得救。使徒彼得同样教导说：“基督既在肉身受苦，

你们也当将这样的心志作为兵器，因为在肉身受过苦的，就已经与罪断绝了。”（彼前 4:1） 



118 

（2）逃离试探。我们必须拒绝打开眼和心，不看也不想那些披着可爱、可喜、美丽外

衣的诱惑，因它们都是罪恶假扮的承诺，说只要依从这些试探就能得到好利益、快乐和世俗

尊荣。若不加倍谨慎，让眼目远离这些事，就是把炭火抱在怀里，玩火自焚（箴 6:27-28）。 

始祖夏娃与蛇谈论吃禁果的问题，就已被领在毁灭的路上。她贪看果子的美丽（创

3:6），就在绝路上走得更远了。约瑟和她相反，他逃避妇人的引诱，得以脱离罪的网罗

（创 39:12）。所以，我们不光要完全掉转眼目，不看罪那悦人眼目的外表，而且要像约瑟，

尽力规避每一个可能诱使我们犯罪的机会。有多少愚蠢的年轻人被迷恋的对象套牢，假若他

们起初转眼不看那在家中、门前或窗边那引诱人女子的脸，他们如今也不至于背负重担不得

自由！因此，所罗门劝我们远远避开淫妇，不可靠近她的家门（箴 5:8）。 

（3）用圣经装备自己。你要养成习惯，预备合用的经文劝阻自己远离那些强烈引诱你

的罪。比如，你在过节时或在儿女的婚礼上受到放纵饮食的试探，你不要心想特别的日子就

可例外，庆祝儿女的人生大事就这一次。要想起经上说：“你们要谨慎，恐怕因贪食、醉酒，

并今生的思虑累住你们的心，那日子就如同网罗忽然临到你们。”（路 21:34）即使在儿女

的大喜之日，即使特殊场合下可爱可喜的美妙氛围带给你强烈的试探，你也要谨慎，别让你

的心被勾引了去。 

想想罪留下的苦味，想想神的话语怎么提醒我们的：“你们现今所看为羞耻的事，当日

有什么果子呢？那些事的结局就是死。”（罗 6:21）要提醒自己，罪在肉体尝起来可能很

甜，刑罚却必定很苦。当你受强烈试探时，你要想想亚伯拉罕，他为侍奉神，选择不顾惜他

心爱的独子，你要竭力效法信心之父的脚步。亚伯拉罕的儿子，就是神所应许的、已经带给

他许多福乐、未来还能指望带给他许多好处的儿子，亚伯拉罕尚且不顾惜；你要扪心自问，

你岂可为罪推诿，就是什么好处都指望不上、只带来地狱和诅咒之威吓的罪恶？绝对不可！

也要想起圣经中说到你的死，人人都有一死，死后且有审判（来 9:27）。这难道不能叫你

刚强壮胆，争战取胜？显然能，因为你在激烈争战中一想到圣经中对敬虔的应许，就得着支

撑。我们将在第七、八、九篇讲到这部分内容，对你会大有帮助。 

2.亵渎和谤讟的意念 

属灵仇敌引诱我们在属灵争战中犯的第二类罪，就是接受亵渎和谤讟的或至少是不敬的

心思意念。与之争战对敬虔人来说格外痛苦可怕，我们中间最好、最敬虔的人都不能免于这

种试探。 



119 

魔鬼这傲慢的灵既然敢引诱主基督敬拜他（太 4:9），他勾起敬虔人最可憎、最渎神的

心思意念就更是不在话下。他不惮于干扰和试探敬虔人的心，引诱他们怀疑神的存在和三位

一体，怀疑神话语的真实性和福音的可靠性，甚至怀疑神的护理或公正。与此同时，他时常

寻察敬虔人的罪过，令他们感觉身体里像扎着地狱恶魔的毒钩。然后，他在敬虔人内里勾起

亵渎神的威严和神圣之事的凶恶可怕、污秽可耻的思想观念，敬虔人一旦察觉这种念头就惊

骇丧胆，分分钟灰心丧志。 

使徒保罗一定有过类似经历，他说撒但的差役攻击他，有一根刺加在他肉体中狠狠折磨

他（林后 12:7）。我们想象不到神的儿女心中经历这些会多么痛苦。他们感觉是与放肆挑

衅他们的诡诈仇敌撒但正面交锋。心中升起的每一个亵渎的意念都像地狱的火箭，射中他们

最娇嫩、最尊贵的部分——他们蒙神所爱的宝贵灵魂，把他们伤透。 

常有敏感的年轻基督徒（即使保有相当程度的理性），在此情境下痛苦到极点，几乎要

被压垮。亵渎的意念诚如地狱的火星，灼烧着心肠柔软、还未完全明白神如何待祂儿女的初

信者，烤干了他们生命的朝气和汁浆，像盛夏的太阳晒干了雨水洼。这些亵渎的意念深入骨

髓般渗透、侵蚀、灼烧他们，于是他们心中发昏，日益软弱衰败，非要藉外力帮助才能抵挡、

受安慰、复原。 

我们简单指出三个补救措施，只要应用得当，就能在属灵争战中取胜并受益。我们不会

试图深入分析亵渎念头从何而来——是发自我们自己内心然后被魔鬼挑动，或是魔鬼放在我

们心中然后进一步激发。尽管被亵渎念头折磨的人若知道那可能是撒但放在他们里面的，当

归咎于撒但而不是他们自己，这或许可以纾解他们灵里的困苦。不管来自撒但，还是来自我

们残存的属肉体本性，只要留心遵守应用这里的三条训诲，就能得着充足的抵御之力，而且

受安慰。 

（1）用圣经装备自己。基督徒应尽可能多地用合适的经文来装备自己，就是启示神之

本性的经文，对抗心中升起的亵渎神的威严、三位一体、圣经的确实性、神的护理和预旨之

公义性的邪恶意念。我再说，基督徒要用合适的经文（从读经、听道、教理学习等途径掌握）

来装备自己。信徒若要对付亵渎神或关乎神之事的污秽可耻意念，就当预备好一座经文的兵

器库。 

例如，哈巴谷书 1 章 13 节说，神“眼目清洁，不看邪僻”。基督徒应将此类经文当作

兵器，用信心加以调和，每当心中升起亵渎的意念，就紧紧持定并应用手中的兵器。主耶稣



120 

基督是这样行，用经上的话击退撒但（太 4:4,7,10）。基督徒也当照样行，他抵挡亵渎的

意念时，应努力把真道印在心上，并紧紧持守；小心不要主动响应亵渎意念，也不要停下脚

步琢磨它们何等秽恶可怕，因为它们是魔鬼的推销品，极具传染性。我们越是搅动它们，就

越被它们占据和玷污。因此，聪明的做法是在亵渎念头刚冒出时就坚心抵挡。基督徒要视之

为属鬼魔的邪恶事物，坚定心意与之宣战。要牢牢记住，一句圣经里的话比虚谎的地狱恶灵

射出的一千支火箭，比我们自己可憎的败坏本性发出的无数亵渎意念都更强大，能把它们都

驳倒，并帮助我们的良心将事情看得更分明。 

（2）祈求神的帮助。亵渎和谤讟的意念升起时，基督徒应当即刻祷告，怀着圣洁的自

责把事情带到神那里，像希西家在主面前展开西拿基立的书信，求主废掉它并拯救他（王下

19:14-19）。保罗感到撒但的差役挑动他的堕落本性，也是祷告神至少三次（林后 12:7）。 

请注意这一点，假如一个无耻流氓胆敢强迫一位体面的女人听他讲丑话，要引诱她对她

的丈夫不忠，她只要即刻把这畜生的意图和欲求告知自己的丈夫，她岂不就可轻松得脱吗？

正如体面的女人对她心中反对、厌恶和痛恨的勾当多想一秒都不合宜，信徒也当来到主他们

的神面前，陈说并控诉那折磨他们的亵渎意念——无论是来自魔鬼，还是来自堪称“魔鬼长

子”的老我本性——像希西家那样说：“耶和华啊，求你侧耳而听！耶和华啊，求你睁眼而

看！要听西拿基立打发使者来辱骂永生神的话。”（王下 19:16） 

信徒要把从地狱深渊升起的渎神意念从原路打发回去，并以我们主耶稣纯全无瑕的功德

为基础，为我们本性中有份于亵渎意念的败坏祈求神的恩典。但他们要确信，为最隐蔽的败

坏忧愁痛苦，就表明他们领受了不小的恩典。为不至扰动世界、不至受伤害或羞辱之事悲伤

和苦恼，这恰恰证明了对神的敬畏在我们心里。 

（3）追究亵渎和谤讟意念出现的原因。饱受攻击的基督徒还要尽可能找出自身的原因，

主要有三个： 

1）在侍奉至高至大之神上，表现出不敬和粗心。我们的神是烈火（来 12:29），要我

们存敬畏的心侍奉祂。我们有可能轻忽此事，对神不加敬畏和无礼；有可能把神当寻常人，

把侍奉祂当寻常事；有可能不够重视神所顾念的事。若是如此，就可以肯定：神任由我们被

自己的败坏本性掌控、容许撒但设谋攻击我们，这是公正的。祂容许我们被贬低神威严的谤

讟意念的火箭射中，是祂秉公行义。 



121 

我们若因漫不经心、粗心大意、贪图安逸、心不看重，在我们的态度上，贬低神、停止

对神的敬拜、将神当作区区偶像，那我们被亵渎的意念充斥而困乏，有什么好奇怪的呢？我

们既然以疏忽和冷漠的态度，惹动神的怒气又让圣灵担忧，这样我们灵里被撒但密集而锋利

的火箭苦害折磨以致心力交瘁，不是再合理不过的吗？当我们开始怀疑神是否真如祂话语中

启示的那样荣耀和公义，我们岂不就是被自己刻意贴近的危险反噬了吗？神自我启示出的伟

大岂能容我们质疑呢？把神当作无关紧要的对象来敷衍，这像话吗？ 

要注意这一点。我们必须谨慎防备这个原因。基督徒想脱离攻击，有力量抵挡侵害，就

要确保自己怀着最深的敬畏侍奉至大至威严的主和救主。他对全能神的委身、对祂至高永恒

威严的敬慕，应该是他所能献上的最好事物。这将使他大大坚固，可以抵挡贬低和亵渎神的

意念。 

2）倚靠世事不倚靠神。当我们很少关心神的事，但特别依附属世的门路，凭私意把这

些和神绑定，我们就会被亵渎意念攻击。因为这通常导致我们变得傲慢自大、肆意妄为。我

们应许自己，只要获得了丰富的属世资源，我们就会得到各种各样的祝福、幸福和亨通。我

们想当然的以为物质丰足就能快活顺利。然而，在神面前我们显然不正确，起码，后来所谓

的好景并不见得比先前不顺或穷困的光景强。当物质离我们而去时，我们却可能极其恐惧沮

丧，然而实际上，我们与神的关系却可能比从前外在富足时更加稳固。 

你看，这就是许多人的反应，真基督徒有时也如此。他们把神与物质绑定，仿佛物质缺

乏时，神就不能帮助我们，只有在物质充足时，祂才帮助我们。这种态度岂不是变相地把全

能之神当作一个外邦偶像么，认为祂不能降福也无力降祸吗（耶 10:5；哀 3:37-38）？ 

在神公义的护理之下，这反应也是对全能的神起亵渎意念的一大缘由。确切地说，当基

督徒特别因为贪恋世俗，把神想得小而有限，把祂和物质密切关联，只有认出祂的手在供应

物质时才荣耀祂，认不出就感觉是被祂坑骗，好像祂不是全能的神或公义的神，他们就极其

容易被亵渎神威严的意念猛攻。 

基督徒若想彻底脱离亵渎意念，若想充分装备自己可以第一时间打消亵渎意念，就要小

心，决不能把全能的神当作偶像。他应当以敬畏神为习惯，不倚靠手段，单单倚靠神自己。

他凡事信赖祂、专靠祂，看神是降福降祸且不受任何手段约束的全能者。他若怀着最深的敬

畏来思念和默想他的神，一察觉或预感到亵渎的意念，就立刻憎嫌、抵挡，这将大大坚固他，

从而战胜亵渎的意念。 



122 

3）顺从错误的意念。一个基督徒可能会生出错误的意念，以至于他认为自己不会被不

洁、恶意、自大的想法和思想所伤害。他向这些念头投降或者享受它们，即使他不打算把它

们付诸行动。诡诈的撒但觉察到破口，就不断给邪念煽风点火，驱使人把想法化为行动。单

是思想邪念，就等于给撒但发了许可证。撒但充分利用他所得的许可，攻击那些不能约束自

己意念的人，把他们虚空的意念换成可怕的亵渎冲动。这些人尚存敬畏之心，如此转换令他

们惊恐不已。 

圣灵容许此事并非没有原因。神出于公义，许可极大的恐惧攫住我们，因为我们不严肃

对待自己的心思意念。我们必须要知道，我们的思想会让我们付出代价，而主所喜悦的是内

里诚实（诗 51:6），我们的意念圣洁。不然，神就会让我们心中布满恐惧愁烦。所以。在

神面前我们意念的圣洁非常必要。 

当一个基督徒藐视和贬低周围的人，他高傲自大的意念最是危险。当基督徒信靠自己的

天赋才能，想象自己比别人更优秀、更重要，他是在被撒但的差役攻击、肉中被加入刺的时

候了！因着高傲的意念，他势必被恼人的渎神冲动折磨，在痛苦的惶惑中受经练。我们晓得

神如何对待因所得启示甚大就不免自高的使徒保罗（林后 12:6-9）。想要脱离或有力量抵

挡亵渎念头或其他可怕的意念，就决不能屈服于这些邪念，更不能助长对自我和个人能力的

高举。 

至此，我们知道这些帮助如何能坚固基督徒打属灵的仗，使他有能力抵挡心中升起的渎

神意念或折磨人的其他邪念。我们接下来要考虑仇敌用来苦害我们、引诱我们在属灵争战中

陷入的第三种可鄙的恶。 

3.无望和绝望 

因着确知自己有罪，明白神对罪的严厉态度，自知没有力量凭信心紧紧倚靠主基督，基

督徒可能会完全放弃得救的指望。他先是沮丧，最后是绝望，仿佛恩典之门已向他关闭，地

狱之门却正开启，有撒但在他面前敞开喉咙，要把他吞吃净尽。 

受绝望试探猛攻的基督徒有多么窘迫和沮丧，用言语很难形容。我们从经验得知，神所

爱的儿女（不乏神最爱的儿女）诚然会落入苦楚，仿若身处地狱。他们很清楚自己犯了可怕

的罪，神对罪的处罚很严厉，他们也感觉毫无自救的能力。他们灵里真切感受到说不出来的

地狱般可怕难忍的痛苦，强烈预感这痛苦将无穷无尽、永远持续下去。他们心里深感窘迫惊



123 

恐，正如我们知道的，他们有些人在物质上富足无虞，身体健康无病，但经历了这些打击就

憔悴崩溃，好像人患了痨病。 

所罗门说：“人有疾病，心能忍耐，心灵忧伤，谁能承当呢？”（箴 18:14）生命所有

的力量都在灵魂里。当灵魂被撒但的毒钩、地狱般折磨人的刺所苦害，我们几乎无法想象人

会变得多么窘迫和焦虑。 

当可怜的基督徒受此不寻常之苦，魔鬼这残忍无耻的灵就趁虚而入。在信徒最窘迫焦虑

的时候，魔鬼往往在祂的心思里大发劝言说：“你彻底失丧了，你是我的了。要不了多久我

就来取你，把你拽入地狱的深渊！”于是他惊恐万分，若不是心中有神隐秘的、有益的、约

束性的力量（他也许察觉不到，甚至不曾搜寻神这些作为），他可能就无法再承受惊吓之苦，

要通过自杀加速死亡，自己跳进地狱归于沉沦，实现他预想中马上临头的宿命。即使信仰最

稳固的基督徒，当想到自己某个罪何等可怕，也难免陷入这种焦虑和怀疑。 

在一个天性多愁善感或有抑郁倾向的人身上，这种情况会格外严重。对于后者，当务之

急是提供就医途径，帮助他的灵里和身体同步恢复。我们将指出真基督徒（我们的话是面向

他们而讲）可用哪些属灵辅助手段坚固自己打赢与绝望争战的大仗。对于如此一个需要面面

俱到的重大主题，这里仅从三个方面做简要讨论，深入阐释就得另辟专著来讲了。 

（1）抵挡绝望的第一个辅助手段是：要认识到，受绝望试探是神恩待祂儿女的一种工

具。窘迫的基督徒应知道神常常让祂的儿女如此受苦。信徒遇见的试探无非是人所能受的

（林前 10:13）。受苦者应记念别的真信徒也曾经历并脱离这试探，看别人在相同处境下如

何被搭救出来，把此事放心上反复思想，才好确知自己仍有指望。许多基督徒不熟悉神的方

法，所以完全灰心丧气，不再指望得救，自视已经失丧。他们不明白，神对祂最爱的儿女有

时采取这种方式：抓住他们的脚跟，把他们倒吊在地狱入口的上方，作势要把他们扔进去。

主用此方法只有一个目的，就是吓退祂的儿女，让他们远离导致下地狱的道路、做法和习惯，

好领他们重返天国之路。为确认这是神的真理，进一步说明神对待祂儿女的方式，我们仔细

注意三个方面： 

1）凡罪若是悔改，就必被赦免。凡是真心悔改、与之争斗、渴望脱离的罪，没有哪个

是不能赦免的。主基督、世人的救主着重宣告的话可作印证：“人一切的罪和亵渎的话，都

可得赦免；惟独亵渎圣灵，总不得赦免。”（太 12:31）神学家将这里的亵渎圣灵理解为

（暂不考虑其他证据），凡犯此罪的人，其心已经刚硬，结了老茧，以至于他不能为罪悔改，



124 

也不再为罪感到悲伤。实际上，他只想继续犯罪，不带一丝踌躇和懊悔。只有在这种光景下

的人不能重新悔改，注定永远失丧（来 6:4-6）。 

然而，人若指望脱离自己的罪，渴望在现有情况中能有改进，那他就仍有悔改得救的可

能。谁要是怀疑自己不能得救，在绝望中躺平，就应想起此理。那些渴想变得更好以便爱神、

敬畏神、信靠主、得救恩的人，也当有此悟性，即使尚未得救，也当如此指望。当牢记，神

的话没有一句与他们反对，因我们知道，在神凡事都能，甚至能从石头中给亚伯拉罕兴起子

孙来（太 3:9）。 

2）与神的怜悯相比，受绝望试探的苦难非常短暂。我们要明白，神对待祂儿女的方式

可能显得像是离弃他们，但与极重无比、永远的荣耀相比，那不过是片刻，因为神一定会发

怜悯怀抱他们。诚如主自己藉先知以赛亚的口说：“我离弃你不过片时，却要施大恩将你收

回。我的怒气涨溢，顷刻之间向你掩面，却要以永远的慈爱怜恤你。这是耶和华你的救赎主

说的。”（赛 54:7-8）而之前祂还说过：“锡安说：耶和华离弃了我，主忘记了我。妇人

焉能忘记她吃奶的婴孩，不怜恤她所生的儿子？即或有忘记的，我却不忘记你。看哪，我将

你铭刻在我掌上，你的墙垣常在我眼前”（49:14-16）。 

这显明，当神的儿女以为主离弃了他们时，主却依然顾念他们，他们的名字已被祂刻在

掌上。有时主对祂的儿女，就像约瑟对他的哥哥们，在他们认不出他的时候，他对他们了如

指掌；他向他们行严厉冷酷的事，显得像特别反对他们，但那不是他的真实态度，他意思是

要他们得福（创 42-45）。 

3）受绝望试探的苦难将使人最终成圣。蒙神所爱、作神儿女的敬虔人时而因近乎无望

的处境窘迫难当，但主仍以恩典接纳他们，使他们成为圣洁（诗 77；88；赛 63；64；耶

14;49），这样的例子不胜枚举。神的百姓为暂时的苦楚断绝蒙恩的指望，但这只是他们在

软弱状态中的假设，因为他们的结局大不相同。在他们最痛苦的时候，神对待他们好像母亲

训练她的孩子，有时躲到门后透过锁孔暗暗观察，好让孩子学会多多重视母亲的陪伴和爱。 

我们来看看基督，祂在十字架上呼喊：“我的神，我的神！为什么离弃我？”（太

27:46）这看起来不就是基督在肉身中被神离弃了吗？但祂从始至终都是神所喜悦的独生爱

子！所以，一个在神恩宠中的信徒也可能在良心上陷入无以复加的苦楚。 

然而，在这个时代、在教会团体内，神未尝不显出证据来，因我们知道教会内有许多人

可作见证（可作印证的其他人亦不在少数）：神在祂所定的适当时机，搭救深陷惧怕和怀疑



125 

的儿女脱离绝望。他们现在被神的恩典劝慰，存敬畏主的心，过着喜乐、平静、安稳的生活。

他们也切切盼望他们的主救主耶稣基督的荣耀显现。让每个处在愁苦光景中的人都要留意这

些案例，可以刚强壮胆。只要他们愿意（这是他们当做的第二件事）向一些老练的基督徒或

牧师透露他们的状态和情况，他们就会进到这些从绝望中被拯救出来之人现在的幸福光景中。 

（2）抵挡绝望的第二个辅助手段是：向成熟的基督徒吐露实情。基督徒被试探攻击得

窘迫无望，就有必要寻找聪明老练敬虔人的帮助，尤其是那些被赐予受教者的舌头、知道怎

样说合宜言语的传道者（赛 50:4；雅 5:14），和他们讲说自己愁苦可怜的光景，好取得他

们的建议和指导。这一点须密切留意，不容忽视。 

撒但用诡计阻挠蒙爱的儿女向别人透露自己的困境。他警告他们闭嘴，骗他们相信，别

人听闻他们的惨境会起疑心，可能揣测他们犯了大罪，良心有亏，把他们当成可憎的败类！

撒但试图让他们羞愧得开不了口，这样不断实施压迫，直到他们彻底惶惑，再也无法保持沉

默。他们就开始逢人表露心迹，而且常常选在错误的时机，这是经验所证明了的。假使他们

保持理智，果断找可信任的基督徒朋友分担困境，他们早就得了安慰，不至于让那么多不相

干的人知道自己的处境了。 

要看到，把自己可怜的光景披露给聪明老练的人，能明确得到三方面好处： 

1）得即时的宽慰。向忠实的朋友倾心吐意，你会感觉受宽慰，你疲乏、破裂、压碎的

心会重新振奋。要特别留意这一生活经验：只要把困境和焦虑说出来，多少都能带来宽慰。

你沉默时，感觉自己要被紧迫的焦虑窒息，但你一张口，就重新得力。 

以利户说他言语满怀，里面的灵激动他，他的胸怀如盛酒之囊没有出气之缝（伯

32:18-20）。就像以利户通过说话得到解脱一样，敬虔人也常常藉着敞开胸怀而屡受宽慰。

凡寻求解救的，都不要忽视这个方法。 

2）得安慰和鼓励。向忠实而敬虔的朋友透露你的困境和焦虑，他会力所能及地安慰你、

鼓励你、给你建议。他会把从圣经和经验中学到的一切欣然分享给你。他会绞尽脑汁为你出

主意，提醒你防备撒但的伎俩和诡计。他会告诉你神如何恩待自己的儿女，告诉你祂的永恒

怜悯和恩典。他能坦露他所经历过的、可能和你情况类似的难处（雅 5:16），和你讲说他

认识的和你一样受侵袭、后来安然脱困的诚实可敬之人的事迹。你听了就知道，那些追上你

的试探无非是人所能受的，你能指望有一条好的出路（林前 10:13），可以和大卫同说：

“你的言语一解开，就发出亮光，使愚人通达。”（诗 119:130） 



126 

敬虔的朋友乐意担当你的消沉，睿智地聆听你翻来覆去的自我控诉。即使听你讲了一遍

又一遍，他也会不厌其烦地一次又一次安慰你——哪怕每天、每周如此，因为他满心体恤你

的愁苦光景，他晓得这是世上最难的一种处境，他知道如何在其中鼓励你，对你说智慧的言

语（犹 1:23-24）。不难理解，这给一颗被压伤的心灵带来多么大的帮助和鼓励。因此，凡

寻求灵魂得安慰的都别踌躇太久，要赶快找老练的敬虔人倾吐心意。 

3）蒙他人为你忠心代祷。向忠实而敬虔的朋友吐苦水，就是你心绪烦乱时感到很难交

托给神的问题，你会得享他为你和你的忧虑代祷的特权。他会坚定地把你的事举到主你的神

面前，恳求祂使你蒙恩得释放（罗 15:30-31）。 

圣经中有一个不能自己走路来见基督的瘫子，就是被朋友们用担架抬到主讲道的房子，

甚至拆了房顶把他缒到主脚前（可 2:3-5）。我们还读到圣经中，圣徒们经常彼此代祷，尤

其是他们在得知并深入了解对方的麻烦和难处后。而我们的天然本性也显明：当我们看见有

人遭大难，若自己帮不上忙，就会呼求援助。如果无人援助，我们就会恳切祷告主记念那人

的苦情并救他脱困。当我们知道有许多最蒙爱的神儿女为我们恒切祈求天上的父，如此宝贵

的特权何等激励我们的心，是言语难以形容的。 

（3）抵挡绝望的第三个辅助手段是：奋力与之争战。除了领悟苦难是神恩待祂儿女的

工具，向成熟的信徒吐露苦情，被试探攻击的基督徒还应根据个人情况尽可能扶助自己。在

急难中竭力自救是人的本能。这话听起来似乎多余，但经历过被严重试探攻击的人都清楚此

道理的必要性，因为这种情况下，人就像生产的妇人已经精疲力竭，再没力量生出孩子，但

我们必须鼓励她，催促她使劲再使劲，不然孩子就保不住了。 

但诡诈的撒但又来插手。我们晓他是最邪僻的灵，他把局面导向让可怜人不经意间变成

他盟友和帮手的田地，用各种哀伤忧郁的念头把本就痛苦的人心折磨得更苦。这样的人，不

管我们用言语和行动如何安慰，他都不理会，外界的帮助反而会加速他的消沉。那诡诈的迷

惑者滥用人的心思，致使圣经和生活教会他的每件事都转过来与他作对。可怜人此时遭遇最

强烈的反对，恰恰就来自他自己的心思意念和理性推论。 

如果我们不警戒这属灵争战中的可怜人，他可能丝毫不会意识到正在被撒但投喂不利于

自己的猜想和恶念。他可能会回想起重压他的每一件往事，并且用圣经中每一句严厉的经文

攻击自己。他自诉这是为神的真道争战，实际上他的举动已倒向那祸乱天下的迷惑者（结

13:22）。撒但为放荡度日之人敷搽各种安慰的话，那些从来不是讲给他们的话，他们听了



127 

也全无用处。与此同时，他又对灰心丧志的人大发威吓，利用他们的罪咎把他们压碎。此时

他们最好是听取基督的温言：“哀恸的人有福了，因为他们必得安慰。”（太 5:4） 

心里愁苦的人应格外提防撒但这一诡计，不懈地防备撒但对他灵魂的攻击，就是那些用

可怕的记忆和悲观忧郁的念头充斥心灵的邪恶作为。他应尝试自己奋力、自勉而行。为此，

他应铭记三点：省察自己、抓住神的应许，并且耐性等候。 

1）准确地省察自己 

人应当按神的律法，准确而彻底地省察自己良心的光景。他必须如此行，好为罪降卑—

—不光为一般的罪，也要为长久安歇沉睡、从未引人顾虑的那些具体的罪。我们必须严肃看

待此事，因为被刺透压伤的良心就像反复感染的旧伤，只有挤出脓液，清洁干净，伤口才能

愈合。只有反省、认罪、谦卑地悔改（诗 32:5；林后 7:10-11；参本书第一篇推荐的生活指

引），灵魂才能摆脱污染。 

要知道，有些人为罪难过，但处理罪的方式有害。每当他们沮丧不安到一定程度，他们

的心思意念就会吐出肮脏的沫子和秽物，然后不可抗拒地经常想起自己过去所有的罪。而太

频繁地回顾罪，看罪看得无比细致入微，就会产生不断重犯的错觉。所以他们总是和罪纠缠

不清，剪不断理还乱。我们不能过分苛责这类人，而是要让他们按神的律法鉴察自己的心和

良心。否则就像不当处理严重的鼻出血，本该用科学手段止血，却反过来放血以致危及性命。

对不安的灵魂同样应该止血而非放血，引导他们用正确的方法做事，按神的意思忧愁，为自

身惨况的缘故对神生发思慕之情，而不是停在混乱无目标的状态中滚来滚去。尽管自我反省

可能一开始给他们造成更大的搅扰和窘迫，但这只是表象，正如必须服用猛药的病人，需经

历病况貌似恶化的初始阶段，才会走向痊愈。 

有些人忽视自我省察，轻易就从人言语中得安慰。他们看起来复原了，但经验证明这只

是可悲的假象，就像伤口在医治处理前就被过早缝合，将来会感染得更加厉害，再次崩开。

过早缝合灵魂伤口的另一个后果是，人可能会变得麻木，然后贪婪地屈服于罪，而对自我不

再感到忧愁或厌恶（弗 4:18）。我们经常注意到，这种急于从不安良心中得解脱的行为，

是何等伤害灵魂，因为他们并未得到彻底的洁净，忍耐也未成功发挥它完全的功效（雅

1:4）。每个良心不安的人都要按神的律法加倍认真省察自己。 

除了省察和检验自己和早前的行为，我们还要留心一点：要清楚自己从今往后该如何生

活。显然，过去的生活并不真正影响我们对安慰和确据的享受，要紧的是，将来如何行事为



128 

人。过去的斑斑罪迹都过去了，我们若从现在起殷勤革新自己的生活，在监察我们的神面前

有一颗诚实正直的心，我们就会得享安慰。我们若不再屈服于罪，不懈地抵挡罪，实践各种

属灵操练（参本书第一篇），我们就有慰藉满怀。因为经上说：“口渴的人也当来；愿意的，

都可以白白取生命的水喝。”（启 22:17）然而，我们若相信自己素来品行端正，并且无意

悔改我们的罪并实践敬虔，就不可能从神的话语得享安慰。流人血的玛拿西王、收税的利未、

逼迫人的扫罗，以及耶路撒冷的许多税吏和娼妓都可指望得救，因为他们都想要改变自己的

生命。相比之下，道貌岸然和狂傲的假冒为善者，只要不改换心意、懊悔自己的罪，就没有

得救的指望（太 21:32）。 

如果基督徒仔细省察了他的良心，发现在他的心思意念中，他愿意藉着神的恩典，今后

行在神的道路中，那么尽管他愁苦不堪，要对付各样的罪，但他可以，是的，他也必须刚强

壮胆，断定惹事的根还在他身上（伯 19:28）。诚然，神隐秘的能力仍在他里面运行，使他

愿意如此定意，因为肉体和血气不能如此教训他。况且，主对他所怀的，仍然是赐平安和赐

福的意念。 

2）敞开心接受神的应许 

基督徒必须穷尽方法和力量向神敞开、振奋自己的心，从圣经中找出神为我们所写的安

慰经文，反复思想并把它们运用在自己身上。这些经文是写给所有“与锡安悲哀的人”（赛

61:3），也是写给所有真诚渴望改变生命的人，以及写给所有热切寻求主、紧紧抓住主的人。 

要知道，对神的话语不够关注，人就会陷入迷惑中。我们经常看到，有许多好基督徒被

撒但的诡计和自己的严重疏忽扰乱心灵，以致在焦虑中度过很长时间，仅仅是因为他们不够

关注主的话语。我们还看到，周围到处是恣行无忌、安逸无虑、对神没有热心的人，他们按

着心中自负的想象，给自己应许一切美事，甚至包括天堂，毫不犹豫地夸口自己有得救的确

据。他们如此确信已蒙神的恩待：如果所在地只有两个人得救，那他们自己必是其中一个。

这种受欺的原因是他们不够关注神的话语。他们任由迷惑人的撒但把圣经中并非指向他们的

安慰话以及他们不配领受、无分享有的祝福应许塞到他们手里，却从不注意对他们适用、句

句是为他们设立的警戒言语，就这样自欺欺人地生活下去。 

另一方面，我们也看到许多受挫败、被压伤、心灵破碎的人活得毫无安慰；虽然他们真

诚懊悔自己的罪，心中饥渴慕义，却看自己只配下地狱、受刑罚。他们被撒但欺骗，误以为

他拿来的可怕经文对他们适用。他让他们相信这些本不是指向他们的经文是给他们的，并应



129 

用在自己的思想和良心上，从而使自己灰心丧志；同时，撒但又向他们的眼隐藏各样美好宝

贵的安慰话，以及主对“与锡安悲哀的人”，就是为自己的罪“劳苦担重担”（太 11:28）、

“哀恸”（太 5:4）、并“饥渴慕义”（太 5:6）的人，所发出的明确、肯定的应许和保证。 

凡诚实热切渴望与罪争战并遵行主道的痛苦灵魂，都应打开自己的眼和心，不要只看主

对刚硬罪人的恐吓，也要关注赐给真敬畏主名之人的每一个带有安慰和喜乐的应许（尼

1:11；启 22:7）。他们应该确保自己的心不要过度忧伤，超过神使他们忧伤的程度（结

13:22）。他们也必须小心，不要让他们的心、良心和思想变得过于沉重或沮丧，只因他们

的头脑中浮现出意外的想法或者撒但放入的错误观念。他们应该只受神清晰话语的正确教导

和正确应用，让自己悲伤、负担、振作、安慰，因为他们最终是根据神的话语被审判（约

12:48），不是根据自己心思意念的联想或撒但的暗示被审判。铭记这一点，益处多多，会

救你脱离搅扰人的麻烦和困惑。 

我们从主的话语里提炼出三件事，来安慰所有心里愁苦消沉，却渴望活在公义中、能够

在鉴察人心、试验人肺腑的神面前见证自己是全心全意想要改变生命的人。 

第一，我们主救主耶稣基督的工作足以遮盖我们所有的罪。神赐下祂的儿子，在我们灵

魂一切的苦难中帮助和安慰我们（西 2:10；来 7:25）。基督真是我们的主和救主，是藉着

神大而奇妙的恩典赐给我们的。虽然我们全然有罪，但祂完全圣洁，祂就是圣洁的本体（林

前 1:30），我们藉着祂成为圣洁，与神和好（西 1:22）。是的，基督所做的一切都好（可

7:37）。我们以罪恶过犯极大地得罪、惹怒神，基督却以其良善美德极大地平息、取悦神。

我们因悖逆和罪恶的生活，配得死亡、地狱和刑罚，基督却因顺服和受苦受死，为凡寻求祂

的人赢得生命、天国和永远的救恩（提后 1:8）。你们心中忧伤的人都要特别留意这一点。 

第二，神迫切想藉这位救主拯救并赐福给失丧的人。神的迫切完美体现在三方面：首先，

神在基督里白白给予的恩典，一视同仁地提供给所有内心破碎、真实寻求祂的人（赛 55:1；

太 11:28；启 22:17）。凡积极回应的人，最后都奇妙地蒙福，因为当人诚心为罪忧伤悔改，

基督的救恩会立即临到。其次，神尤其严肃地看重此事，以至神自己极力恳求失丧之人接受

基督，进而与神和好（林后 5:19）。再者，神是如此热心此事，当有人拒绝领受祂在基督

里得赦免的邀请时，祂就十分恼怒和忿恨（路 14:21；罗 10:21）。 

因此可以推断，认罪并痛心于罪的基督徒还需要相信，他的罪真的已经藉着基督里的救

恩而蒙赦免。如果他切望离弃和抵挡罪，他就必须相信这一点。从今往后，正如你必须抵挡



130 

罪，不让自己陷入严重的罪，你也必须以同样的决心和毅力，抵挡绝望的罪。正如你现在迫

切寻求摆脱和离弃罪，尽到你基督徒的全部本分，你也必须同样迫切严肃地——是的，尽你

的全心全力——催促自己尽心尽意相信并运用那为所有悲哀者提供的、在基督耶稣里罪得赦

免的一切应许。这是神郑重吩咐的，也是祂最喜悦的。 

第三，神持续伸手搭救在彻底绝望中的可怜罪人。神不抛弃溃败者，不容他们落到万劫

不复之地。他们还活着的时候，就有敬虔人和富有教益的文字作品环绕在他们周围，为他们

提供建议，指明得救的路。如果他们能合宜地领受这些福分，就会看到它们包含何其多的凭

据，证明神仍向我们心怀赐平安的意念。为了鼓励我们的心，我们要和玛挪亚的妻一同说：

“耶和华若要杀我们，必不……将这一切事指示我们，今日也不将这些话告诉我们。”（士

13:23）主断然不愿让困苦之人对自己永远死亡的指望成真（诗 9:18）。 

我们应认真思索此事，再次尽全力相信并笃定，我们因着耶稣基督的缘故，将再次蒙主

我们神施恩怜恤，因为祂是良善的，对所有寻求祂的人满有恩慈和怜悯。 

3）耐性等候主的解救 

基督徒经过自我省察，让自己降卑，又留心神的应许，相信主赦免了他的罪，接着他就

要耐性等候主的解救。他不应该对尚未释放感到不耐烦。反之，他应回想很久以前主如何呼

唤他，屡次邀请他到祂那里，但他执迷不悟，没有立刻听从或跟随祂。因此，当神让他祷告

祂、呼求祂、寻求祂，跟随祂好一阵子才得些许安慰——事实上，当神似乎对他的恳求充耳

不闻——他也不应该奇怪。他要知道，主是藉这种方式试验他，教导他是否严肃对待自己的

救恩，是否诚心紧紧倚靠神、永远侍奉神。当他向神显出诚心的铁证，神就赐他安慰和荣耀

的冠冕（雅 1:12）。他也应想起经上说的，以及我们提过的案例所表明的，神有时会对祂

特别怀有赐平安的意念、愿永远发慈心抱在怀里的人暂时掩面。 

铭记这一点，坚固你的心，好使你“在磨难的日子抵挡仇敌，并且成就了一切，还能站

立得住”（弗 6:13）。在窘迫焦虑时，你当想象自己正经历重生的疼痛（何 13:13），只要

持守到底就能终得解救，这是照着主的应许，正如我们先前提过的。之后，你便不再记念你

的苦楚（约 16:21）。当你思想你是在主基督里被怀胎重生，而之前你是在罪里被怀胎生出

来，罪的结局是死（雅 1:15），你就不会再记念从前的忧思。永乐必归到你头上，你“必

必得着欢喜快乐，忧愁叹息尽都逃避”（赛 51:11）。 



131 

（三）如何判断属灵的仗打得是否美好 

关于此问题可说的有很多，我们尽量保持简短。在前面第二部分，我们指出了属灵仇敌

试图引诱我们具体犯三种罪：骄傲妄望、亵渎的意念、颓丧绝望。下面依然从这三个角度切

入讨论。 

1.是否胜过骄傲妄望 

这类罪旨在诱使人堕入一个或多个有违良好道德的重罪。当仇敌的引诱导致我们用身体

犯某个行为之罪，比如说谎、放高利贷、醉酒、通奸、虚夸、过分打扮、谗谤、咒骂、争吵、

目中无人或妄自尊大，就该意识到自己犯了骄傲妄望的罪。显然，我们完全能辨认这类罪，

也很容易判断魔鬼在此试探中是否胜过我们。但如果试探导致的不是有形的罪，而是筑巢在

内心深处的恶，比如贪婪、邪情或野心，判断我们是否被骄傲妄望的罪胜过就不太容易了。

这些恶扎根在心里，要么掌管我们的心，要么就地被制伏。许多人自以为不被贪婪、邪情或

野心辖制，事实却恰恰相反。我们用下面三个问题省察自己，就能确定自己有没有被这一类

罪胜过： 

（1）我们的心思、意志和愿望如何面对这些罪？我们是不是趋向或倾向贪婪、邪情、

野心，是不是想放高利贷，想沉迷于不正当的享乐，想追求虚浮的志向，渴望世上的荣耀？

对这种倾向，我们是乐在其中还是有心抵御？ 

如果我们喜欢并认可心中的罪恶倾向，想维持原状不变，也乐见别人有此倾向（诗

50:18；罗 1:32），那恶者就一定胜过并掌控了我们，因为我们对这些罪有了甘愿的心。转

过来说，我们察觉到这种趋势或倾向，但并不以之为乐，而是为此忧心，想要努力摆脱，有

这种想改变现状和行为的愿望，就是好迹象。显然，我们感到罪的倾向但不愿屈服于冲动，

我们心里说：我“不骑埃及的马”（何 14:3），我不再行那恶，就证明我们里面有抵挡邪

恶趋势的意向。发现自己愿意抵挡（尤其是伴随下一点详细讲到的更多迹象），而且坚定、

真实地抵抗，就一定是好征兆。顺便说一下，罪的奴仆也可能微弱程度上厌恶罪，但他们仍

然在各种情况下屈服于罪。 

（2）我们的内心活动是怎样？在这种情形中，我们心里会如何继续呢？当发现自己里

面倾向贪婪、邪情或野心，我们是延续这种趋势，不回避也不设法抵御导致罪的处境吗？是

继续不自律地鲁莽行事，不关心自己心内如何吗？若是如此，我们就已被罪征服，被罪的权



132 

势控制，因为我们里面没有真正的抵抗。就如同有些人想脱离自己的主人，但不设法采取行

动夺回自由，就仍作不愿意作的奴仆。 

如果我们一感觉到有贪婪、邪情或野心的冲动，就尽心尽意抵挡，怀着忧虑和不安，谨

慎回避那些让心中邪恶倾向烧得更旺的处境，这就证明我们尚未被罪掌控。如经上说，我们

“连那被情欲沾染的衣服也当厌恶”（犹 1:23）。我们要闭眼不看世界和今生的诱惑（伯

31:1），避免与行这种恶的人为伴，远离行这种恶最多的地方。 

我们当善用方法坚固自己（诗 119:11）；我们当为天上的事多多祈祷，好让我们能看

见它们的荣美，看见世事尽都虚空无益；我们恳求神帮助，把自己的败坏带到神面前，祈求

神帮我们抵挡恶的试探，殷勤用神的话语和其他方法抵挡罪——这些都是抵挡罪恶的倾向。

我们若持续这样行，就是我们未被罪的倾向征服，且明智抵挡魔鬼的一大记号。如经上所说：

“务要抵挡魔鬼，魔鬼就必离开你们逃跑了。”（雅 4:7）我们抵挡就能得胜，把他践踏在

我们脚下。 

（3）这些试探导向什么结果？当我们受贪婪、邪情或野心的试探，我们是不是就此屈

服，为了满足贪欲，就说谎、自欺欺人、不守安息日；为了满足邪情，就放纵饮酒、狂欢作

乐；为了喂养野心，就阿谀奉承、卑躬屈膝？如果是，不管我们怎样狡辩，罪都已胜过并奴

役了我们，因为我们顺从了罪和罪的倾向（罗 6:12）。 

如果我们抵挡罪的倾向，不向罪屈服，即使有强烈的犯罪倾向和冲动，我们也拒绝说谎、

自欺欺人、破坏安息日；我们不放高利贷、不追逐世上的利益以满足贪欲；我们不饮酒狂欢、

插科打诨，不唱不合宜的歌、不跳不合宜的舞，不做各种迎合私欲、放纵邪情的事；我们避

免奉承人，不对人打躬作揖，不以虚伪的面貌讨好那些有望带给我们好处或晋升机会的人，

也不打压别人，说坏话中伤那些阻碍我们实现野心的人；我们保守自己远离一切强烈召唤我

们的罪和罪恶态度，因着降服于神、敬畏神、爱慕并遵守神的诫命，而拒绝不当的得利和肉

体的私欲；有这些果子，就是确实的记号、清楚的凭据（即使我们里面的败坏依然强大），

证明罪并未在我们里面占据上风，因为我们不顺从罪和邪情私欲（罗 6:12）。罪此时像凶

猛的豺狼虎豹要吞吃我们，但被链子拴住，不能靠近我们分毫。 

基督徒通过这三个记号和凭据，就能判定自己是否被骄傲妄望之罪的试探胜过。我们用

一个例证来说明：一个年轻人爱上一个女孩，而她并不是一个和他般配、将来能带给他幸福

的对象。他明知娶她不会有好果子，却还是珍惜和认许自己对她的爱，不肯拒绝每一次牢笼



133 

他、令他继续陷入爱情网罗的机会。如果他不醒悟，不想方设法收回自己的感情，反而千方

百计争取她的爱恋，如果他总是找她作伴，和她聊天，如果他时刻想着她，求她嫁给他，如

果他送她礼物，把自己最好的东西都送出去，那么，他被愚蠢的爱胜过，不是再明显不过的

定论吗？ 

反过来说，如果年轻人想从迷恋中解脱，愿付大代价离开她，躲避每一个勾动他内心的

机会，避免和她同在，远离她的家门；如果他用尽办法终止关系、解除恋情，即使他仍感觉

到对她强而浓烈的爱意，无法说放手就放手，在短时间内斩断浓情，但因着意识到娶她会痛

苦不幸，他就不再给她爱的凭据，与她保持距离，这就可以确定，他没有被愚蠢的爱胜过，

因为他显示了脱离试探的愿望和决心（真心想要脱离，而且肯付代价脱离），预防了导致罪

的处境（不与她共处、不上她家门），做到了主动回避（停止讨好、送礼物）。这表明他抵

挡并征服了自己的邪情。毫无疑问，他一定有平安的结局。 

好了，这是一个例子，说明试探如何作成罪。从上面提到的证据，能够看出我们必须如

何面对骄傲妄望之罪。 

2.是否胜过亵渎的意念 

我们用下面三个问题省察自己，就能确定自己有没有屈服于亵渎或其他糟糕的意念： 

（1）我们如何处理这些意念？如果没有在它们刚出现、我们开始意识到的时候抵挡，

反而惯着它们，任由它们转移我们的注意力，有意揣摩它们，这就是欢迎它们，给魔鬼留地

步。这是让魔鬼靠近我们，一步步控制我们，因为我们接纳了魔鬼的商品，势必要受玷污。 

反过来，如果在它们刚出现、一嗅到苗头时，我们就和主耶稣基督一样，立刻从心里抵

挡、憎恶（太 4:4）；如果因着它们持续不断出现，灵魂遭受全面的痛苦折磨，背负难以承

受的重担，我们不断渴望寻求解脱，和保罗一样体会到那是撒但攻击人的拳头（林后

12:7），于是像落在狮爪或熊爪下的人一样祈求拯救，这就证明亵渎的罪不是我们做的，与

我们无关，魔鬼没有在我们里面占上风。 

（2）我们抵挡这些意念的力度如何？如果我们脱下了基督徒应时刻穿戴的全副军装

（弗 6:11），忽视或轻视神所赐的读经、听道、祷告等方法，在日常事务中迟延不尽本分

（许多软弱的基督徒受此强烈试探攻击，叫他们搁置属灵本分和职业本分），那恶者就确实

迷惑、扰乱了我们，用火箭射中了我们。 



134 

但如果我们始终穿戴全副军装，使用前面讲的合乎圣经的方法或其他方法，来顽强地抵

挡亵渎的意念，尝试用神的话语坚固自己，和保罗一样常常祷告呼求神的帮助（林后

12:8），我们就仍可平安无事。对魔鬼只要恒心抵挡就必得胜，因为神已说得很清楚：“务

要抵挡魔鬼，魔鬼就必离开你们逃跑了。”（雅 4:7） 

（3）我们日常的言行举止如何？当亵渎或谤讟的意念大大增加，为亵渎的言语和行为

埋下种子，魔鬼就在我们里面取得优势，在事实上赢取了胜利，把我们活捉在他的网罗里

（提后 2:26）。 

然而，当我们持续抵挡恶念，即使恶念仍充满我们的心思意念，在我们里面时常涌现，

我们也不妥协；更进一步，当我们给口中的言语撒盐，决不吐出亵渎的话，防备一切亵渎主

名的不虔之事，在一切善行善言上表现出建立德行的基督徒样式（帖后 2:17），因着亵渎

意念的存在，越发孜孜顾虑和警惕自己的言行，好尽我们所能荣耀神、尊祂的名为大，这就

是魔鬼没能成功挑战和阻挡我们的充分凭据。 

下面的例证可以帮助我们更好地理解：一个年轻的未婚女子被流氓引诱猥亵，不敬虔的

人总是趁她不备在她耳边低声说粗鄙的话。她赶不走那人，但那话语在她头脑中活画出一系

列罪行，她的心立刻拒绝并厌恶这种暗示。那话语一遍遍重复，她就一遍遍抵挡。她火速跑

到朋友那里诉苦。她在极大的困扰中做出决定，以后不穿任何有可能对别人造成不当暗示的

不得体服饰。从这些举动不难看出，她断不会与败德者的邪恶暗示相勾连。基督徒也是一样，

不喜欢被试探、竭力抵挡试探、反试探而行的，就还未被试探胜过。 

反过来说，如果她喜欢流氓的暗示，不加抵挡地放任它们进入自己的思想，甚至表现出

接受暗示的迹象，即使她外表保持德行，内里却藏有暗示所牵引出来的滥交淫念，这确实预

示着，她很快就会对罪让步，并公然陷入罪中。 

3.是否胜过绝望颓丧 

用前面讲过的记号和凭据省察自己，就能确定自己有没有被绝望颓丧的罪胜过。为保险

起见，这里提供更适用的判断方法，就是再问自己三个问题： 

（1）我们指不指望永远得救？我们是不是不大指望永远的救恩和喜乐，觉着只要是能

以心想事成、活完今生为条件，即便我们的灵魂抵押给地狱，也不失为好事？我们对永恒的

盼望是不是小到可以拿它来换短暂的罪中之乐？不敬虔的人说：“我们吃喝吧！因为明天要



135 

死了”（赛 22:13），我们也说一样的话吗？若是这样，我们肯定落在无望的可怜光景中。

事实上，倘若不赶紧留意并谨慎处理，从主眼前被隔绝，将是我们永远的份。 

但倘若我们不放弃对得救和成圣的指望——即便以全世界的财富为交换也不放弃，那么

即使我们的心充满困惑、阴郁的思量和念头，我们也不至于与神隔绝。我们是否还会时而生

动清晰地想到得救是多么美好吗？我们是否还渴想并寻求永生，指望主仍有可能拯救我们，

未来仍有可能变得美好或更好吗？若是这样，就充分表明我们的光景不是完全无望。 

（2）我们盼不盼望主基督？如果我们对自身罪的可怕、对被定罪光景的痛苦有几分体

认，但未能首先看重主基督，我们的境况诚然可悲。如果耶稣对我们来说并不宝贵，我们不

重视祂，拒绝寻求和留意祂；如果我们得过且过，试图用人的方式排遣忧思（比如，在与人

结伴的欢乐中暂时忘却痛苦）；如果我们和犹大一样选择上吊的套索，而不寻求基督；如果

我们不即刻寻求从主而来的更好的帮助，不善用祂赐的方法达到人生真目标（参本书第五

篇），我们就不能蒙福，甚至会遭大祸。 

反过来，如果我们了解自己处在愁苦可怜、有罪且被定罪、该受刑罚和诅咒的光景中，

同时仰望丰丰足足的耶稣基督，这就是好征兆。如果我们重视祂，看祂为宝为尊，即使给我

们掌管世界的权柄，我们也宁肯得着基督；如果我们选择主基督，不选择世上公认为宝贵、

有价值、最令人向往的事，即使我们心中所想都能如愿以偿，我们也只愿得着基督；总之，

如果主基督在我们眼中乃为至宝，我们就还没有被绝望和不信完全胜过。不论境况在我们看

来多么无望，根还在我们身上（伯 19:28）。因为只有在我们这信的人，才把祂这匠人所弃

的石头看为宝贵（彼前 2:7）。 

（3）我们希不希望借助于方法？如果我们发现自己处在有罪、被定罪、该受刑罚和诅

咒的光景中，思想和良心被攻击到绝望的地步，以致于我们扔下所有的防御武器束手待毙，

这就是很坏的征兆。如果我们因为绝望，就忽略或无视神赐给人的得救方法；如果我们不再

留意神的话语，不再祷告、去教会，不再与敬虔人相交、向他们倾诉我们的窘境、寻求他们

的帮助和建议，这是不好的迹象。确实，如果敬虔人来找我们，鼓励我们重拾属灵的本分，

而我们像以色列民回答先知那样说：“我们的过犯罪恶在我们身上，我们必因此消灭，怎能

存活呢”（结 33:10），这显然不是好的迹象。哦，当撒但如此靠近我们，绝望即将击垮我

们，这将是多么糟糕的征兆啊！ 



136 

然而，当我们的心和良心充满怀疑、焦虑、绝望时，依然愿意顺服神的话语，这就是好

征兆，表明我们没有被试探击垮。即使我们的心思意念充斥着没有安慰、没有指望的想法和

念头，我们也不渴慕真道、圣餐、与信徒相聚相交，却依然愿意顺服神的话语；尽管我们不

想祷告，不想做其他任何属灵操练，尝不到属神、属基督之事的滋味，但却依然顺从神的话

语，守圣餐礼，与信徒相聚，与敬虔人相交，坚持投身于祷告、各种属灵操练、一切属神属

基督的事；这就是好的征兆。 

我再强调一遍，做这些事就是我们仍未屈从撒但攻击的绝佳记号，表明我们里面仍有从

天而来的神圣大能，可以抵挡我们的肉体和魔鬼，使我们能舍弃自我，把自己分别为圣归给

神。这在我们眼中，也许不是圣洁蒙悦纳的活祭，但依然是可献给神的祭物，这清楚显明那

在我们里面的，比那在世界上的更大（约壹 4:4）。我们应受勉励，只要不脱去基督徒的全

副军装，坚持用神赐的方法抵挡试探，只要直面仇敌、建立防御，我们就仍显出未被击败的

凭据，哪怕我们看自己的境况全然无望。 

下面的例证可以清晰地阐明这一点：一个士兵在战场上扔掉武器，双膝跪地，举起双手

祈求怜悯，这就是他被击败的明证。然而，他只要站立得稳，做好防御，抓住手中的武器努

力拼杀搏斗，他就尚未被击败。也许他受重伤，浑身是血，也许他被对手打倒，踩在脚底，

但他仍未被击败，转机仍有可能出现。这样的士兵因着自勉奋力，总能给敌人致命一击，赢

取最后的胜利。 

属灵的争战也是如此。我们什么时候不再抵挡了，什么时候就输了。只要我们紧握属灵

的武器，利用得救之法抵挡仇敌，我们就还没有输。是的，我们甚至有把握盼望属灵的仇敌

必然奔逃，我们大获全胜（弗 6:14；雅 4:7）。 

以上所讲的凭据、征兆或记号，可用来判断我们究竟是走在得胜的路上，还是已经被罪

胜过。 

我还要回答最后一个问题：如果基督徒已被打倒、被击败，那该怎么办？这种情况真的

可怜可悲，但仍有指望，正如示迦尼见证的（拉 10:3），在我们的主耶稣基督里，无论如

何都有找到复原与和好的指望（约壹 2:1），祂的血洗净我们一切的罪（约壹 1:7）。只要

我们不留在缠累我们的罪中，而是起来改正我们的生活，我们仍可与神和好（结 33:10-11；

赛 1:16-18）。因此，基督徒要殷勤履行第一篇所介绍的三个本分，也许仍能得到帮助。  



137 

第七篇 实践敬虔的动机——基于三一神 

 

本书第一篇所描述的真敬虔的特征，应能激发人心对其产生奇妙的回应和渴慕。但即使

人能用肉眼看见敬虔的美，但人不敬虔的天然本性也会使得他缺乏实践敬虔的愿望和意志。

就连神的真儿女都常常在实践敬虔中不冷不热、迟延怠惰。再加上被世事侵扰，被属灵仇敌

的诡计迷惑，他们心中充满纷扰，对实践敬虔的态度变得敷衍。然后他们忽略或未能保持对

圣经的研究和默想，这本会激励他们追求敬虔。我们将探讨追求敬虔的多方面动机，指出最

重要的动机来源于我们理应圣洁侍奉的神（本篇），其次来源于我们自身（第八篇），以及

除此之外的其他因素（第九篇）。 

一、敬虔的动机：神的属性 

圣父、圣子、圣灵三一真神的属性是我们首先考虑的。就圣父或主神的位格而言，我们

大致察看智慧、能力、慈爱这三个属性。 

（一）神的智慧 

基督徒啊，不论你是谁，当你发现自己怠于实践敬虔，没能按主的旨意安排生活，你必

须严肃思想神的本性，因为你所寻求之神呼召你要行在敬虔之中。鼓励你按其话语管理生命

所侍奉之神，岂不是最有智慧、提供最好谋略的谋士吗（箴 8:14）？祂岂不是把祂所喜悦

的道赐给祂的百姓，并在其中启示祂极大的智慧，以及你必须遵行的路径吗（林前 2:7；加

6:16）？基督徒怎可认为神顾念我们不比顾念外邦人多呢（诗 147:19-20）？我们这蒙了敬

虔智慧的启示、本该活在敬虔中的人，难道可以不受约束随从己意行事吗？难道我们不应该

选择神话语所规定的有益标准来生活吗？我们是否认可神的书——圣经，其中有最好的生活

准则劝导我们依此来生活吗？那么我们还会遵照其他准则——来自世界、头脑自设、肉体私

欲的准则吗？ 

1.遵从自身智慧的危险 

极尽阴谋诡计的魔鬼以及给他做参谋的属地狱和鬼魔的心腹们都在积极作工抵挡我们，

为要迷惑、误导、永远毁灭我们（创 3:1-5；启 12:9）。我们知道人遵从自己的智慧会步入



138 

歧途，那为什么还要信靠自己呢？我们还不明白吗？如果不听从神话语中所启示的神的智慧，

疏于遵从这智慧，就一定会失丧！ 

2.遵从他人智慧的愚昧 

哲人毕达哥拉斯（Pythagoras）、爱比克泰德（Epictetus）座下的学生顺从他们的言

语，忠心接纳并谨遵他们老师（有弱点和缺陷的一介凡人）的教训，为什么基督徒就偏不顾

圣经启示的基督的教训、全能神的智慧呢？还有什么比无视神的智慧更愚昧的吗？ 

3.无视神智慧的愚妄 

神岂不是在祂话语中以极大的恩典启示祂的智慧和真理，好扶持人们实践真敬虔吗？所

以，祂要按祂公义的审判，把那些不全心、无热心接纳祂智慧和真理的人，交于错谬的妄想，

使他们相信谎言，都被定罪（帖后 2:10-12）。有好些所谓的基督徒把神话语中如实显明、

指教他们如何敬虔度日的神圣智慧、计划和旨意视为怪异的教训，无疑将有极大、极重的刑

罚等着他们。许多假冒的基督徒对神的智慧和祂设立得救之道的计划颇以为怪，拒不遵从神

的意旨和教导，只以个人意见或世上的观点为生活的准绳和指南，他们必为自己招致永远的

咒诅（何 8:12；约 15:22）。凡被激励的人都当严肃思想，凡有智慧的都当运用神的智慧！ 

（二）神的全能 

你受邀所要服侍的,岂不是全能的神吗？你的生与死岂不都在祂的手中吗（申 32:39）？

祂岂不是能把你抬到天上的荣耀中，又能把你丢进地狱的深渊里吗（太 10:28）？难道你不

该投入主的怀抱，欢然向祂举手，凡事按祂的旨意和教导、照真敬虔的指示而行，好得享祂

为此赐你的福分吗？我们要考虑三个方面： 

1.神的终极掌控 

这位全能神的能力岂不是无限大吗？即便你为祂和祂国度的缘故承受极大的患难，因遵

行祂的旨意被丢进地狱，地狱的火也不会烧着你，患难的水也不会漫过你（赛 43:1-2）。

圣经中宁可被扔到火窑里也不违背神旨意的三位敬虔人（但 3:17），就是明显的例子。 

2.神的终极审判 



139 

即使你服侍世界，在地上获得乐园，就是那时，无所不能的神也能把世界变成地狱。在

亚当和夏娃与全能之神作对后，乐园成了地狱。神使伊甸园与他们为敌，使他们不再快乐，

也不能再住在那里，他们就躲在树木里（创 3章）。 

3.神的终极施恩 

最后，万事都取决于神。你一切的劳苦愁烦都不能为你在世上赢取什么，除非神愿意赐

给你（诗 127:1-3）。既是如此，我们怎能不敬畏既能救人、也能灭人的全能之主呢（雅

4:12）？我们岂不应该照着真敬虔的指示，在一切事上首先侍奉祂吗？ 

（三）神的慈爱 

你受邀服侍的主神不也是最仁慈的一位吗？祂全然良善，也只有祂才是良善的（路

18:19）！我们岂不是理所当然该相信，祂的律法典章、祂赐下作为生活准则的全部诫命，

都是要我们得益处吗（诗 19:11）？你若怀疑，就要留意三个方面： 

1.神极大的牺牲 

神为拯救我们脱离死亡所做之事，不就是祂由衷怜爱我们的全面凭据吗（罗 8:32；多

3:4-5）？我们岂可像拒绝神的诫命、倚靠自己的聪明、随从今生风俗的不虔不义之人，恶

意揣测那舍了自己的儿子为救我们到永远的神，认为祂赐我们诫命是要除灭我们呢？ 

2.神仁爱的指令 

稍微仔细察看神的指令，你会发现，神最严格的诫命都包含祂赐好处的美意。祂要求我

们在世暂时舍己，是为叫我们永享与祂同在的福乐（约 21:22）；祂让我们自己谦卑，是为

有朝一日将我们高举（雅 4:6）；祂吩咐我们放弃罪中之乐，克制肉体的放纵，是为叫我们

在永恒中欢喜（可 10:30）；祂命令我们剜出犯罪的眼，砍掉犯罪的手，好叫我们不至于双

目健全、双手完好地沉入地狱，灵魂和身体被不灭的火焚烧（可 9:43-47）。 

神的诫命是要我们得好处，就连最严格的诫命都是如此，其他诫命岂会例外？难道我们

不该照着真敬虔的指示，乐意遵行每一条诫命？难道我们不是本能地求自己的福分高于其他

一切？神的意旨无疑最有利于我们得福。当我们遵行良善、全知、全能之神的旨意时，我们

就最为有福，其他时候都不比这时的光景强。既是如此，我们何不立刻行动呢？ 

3.神极大的怜悯 



140 

神岂不是按着祂存到永远、不能言传的慈爱，在我们悖逆、无知、天天羞辱祂亵渎祂的

时候，宽容我们的罪恶过犯吗（徒 17:30）？若不是神的怜悯，我们早就被灭尽了（哀

3:22）。我们没有被扔进地狱的深渊（罪使我们该当承受千倍于此的刑罚），却被存留性命

住在活人之地，纯粹是因神想要我们为罪哀伤悔改，转而寻求祂，虔诚侍奉祂。无论如何，

这不都是因着神的慈爱才有的吗？ 

我们随从外邦人的心意，行在放荡、私欲和邪情中的日子还没过够吗（彼前 4:3）？我

们追求享乐，满足肉体的欲望，滚在自己罪中这么久还不厌烦吗？良善的神恒久忍耐我们，

以祂坚定的爱，天天亲切邀请我们悔改（罗 2:4），我们理当乐意侍奉祂，不能再顺着人的

私欲，而要按神的旨意生活。如果不让神的慈爱赢取我们的心，领我们真正悔改并实践敬虔，

是给自己积蓄神的忿怒，就是神在彰显公义审判的那日所要发的忿怒（罗 2:5）。 

二、敬虔的动机：神的儿子 

亲爱的基督徒，如果以上讨论依然不能触动你，就请你进一步聚焦于神的儿子、我们主

耶稣基督的位格，思想祂的道成肉身、祂的敬虔生命榜样，以及祂发出实践敬虔的盛情邀请。 

（一）道成肉身 

本为真神、当受永远称赞的神子不是降世为人，好让你成为神的儿女吗（加 4:4）？难

道你要继续像属世之人那样不肯遵行神的旨意，照世上的风俗而活吗？来思想以下三点： 

1.神子为何成为血肉之体？基督为何有份于我们的人性（来 2:11），岂不就是为了让

我们与祂的性情有份吗（彼后 1:4）？你怎能不藉着基督徒当有的品行，努力彰显这神的性

情呢？实践真敬虔，神的性情就必彰显。 

2.神子不是成了奴仆吗？祂取了奴仆的形像（腓 2:7），是为让你靠主脱离捆绑（约

8:36；林前 7:22）。你岂不应当甘心解开罪的捆绑，从此实践敬虔、服侍主吗？ 

3.基督不是顺服父神以至于死吗？祂甚至死在十字架上——被诅咒的死法（腓 2:8），

好救我们脱离死亡，叫我们一举一动有新生的样式（罗 6:4）。难道我们不该一生中竭力顺

服神吗？ 

神子为我们成为人，且受诅咒而死，我们怎能不为了祂，过蒙福的基督徒生活？做不到

这一点，我们算哪门子基督徒？主基督挂在木头上，以自己的身体亲自担当了我们的罪孽，



141 

岂不就是为了让我们在罪上死，从而在义上活吗？祂为我们舍了自己，岂不就是为了“洁净

我们，特作自己的子民，热心为善”吗（多 2:14）？我们怎能不万分谨慎，不让祂受苦的

计划和目的落空？我们怎能不万分热切，争取向罪而死、向义而活（彼前 2:24）？我们怎

能不尽心竭力，让祂在我们生命中所定的意图和目的不至徒然？神子的道成肉身，诚然应该

激励我们追求真敬虔！主基督为我们作工如此之多，受难如此之大，我们若不为祂的缘故做

敬虔人，就真是可悲的基督徒。 

（二）主耶稣基督的榜样 

神子给我们留下敬虔生命的榜样，岂不是为了叫我们跟随祂的脚踪行（彼前 2:21），

成为祂的追随者（林前 1:9），照着祂向我们所做的去做（约 13:15）？我们基督徒岂能不

勤奋实践敬虔呢？我们理当如此在我们必死的肉体上彰显我们主耶稣基督的生命（林后

4:10）： 

1.主的完全榜样 

基督的行事为人，是我们日常活动和工作的完美无误的敬虔榜样。只要我们持续跟随主

指的方向，效法祂的行事为人，我们就不会背离或偏离正路。其他敬虔人的榜样都可能误导

我们，所以使徒保罗敦促信徒只能像他效法基督那样效法他（林前 11:1）。基督的榜样绝

无错误，祂所做的事都好（可 7:37）。所以我们众人都当竭力效法主基督，切切实实地遵

行祂的诫命，行出真敬虔之事。基督在凡事上都给我们作了榜样。我们都要如此行！ 

2.主的坚固大能 

基督完美无误的榜样具有特别的大能，可以帮助和坚固所有效法祂、愿按祂的榜样努力

塑造生命和品行的人。这大能使他们开始此事，又能成功此事。其他的好榜样也指示人当怎

样行，但没有权能坚固和帮助效法者。主耶稣基督的榜样却有具有奇妙的大能特性，使凡真

诚效法祂的人都能在某种程度上取得成功（林后 3:18）。既有这样一位完美、大能的基督

徒敬虔生命榜样，我们岂不应该欣然效法吗？ 

3.主的相似更新 

基督的榜样还有一项特质，使凡忠心寻求效法祂完美榜样的人不光得到引导和坚固，而

且会被渐渐塑造成基督的形状（林后 3:18）。既在形状上相似，就多多少少有份于基督的



142 

生命。所以经上说，效法基督的人会成为君王，做全能神的祭司，正如基督是最高的君王、

最大的祭司（启 1:5-6）。 

效法地上必死的君王会怎样呢？像亚历山大大帝这种世上的伟人，不是被数不尽的朝臣

和崇拜者事无巨细地效法吗？效法他们能有份于他们的尊威和地位吗？不可能。但效法万王

之王、荣耀的主基督，却能如此。人若效法基督的生命和品行，就能变成祂的形状，荣上加

荣。那么，我们岂不应该在敬虔实践上竭力跟随主耶稣基督吗？ 

（三）神子的盛情邀请 

主温柔召唤我们到祂那里，施恩邀请我们背负祂的轭，好使我们心灵得安息（太

11:28-30）。祂的使者和仆人不是奉差劝导我们，多多流泪恳求我们舍己跟从主，好得着永

远的安慰吗（太 16:24）？祂不是按祂受大苦、流宝血、惨烈牺牲的功劳，劝我们不要再以

世上的事为念，叫祂的灵担忧，而要专心实践敬虔，叫祂的灵得更新和畅快吗？ 

全能的神、救主耶稣基督为了我们被挂在被咒诅的木架上，难道祂恳切地邀请我们为祂

背负轻省的轭，而我们这些自称基督徒、称呼祂“亲爱的主”之人，却拒绝祂，继续过着放

荡、放纵、没有约束、不肯负轭的生活吗？我们岂可像外邦人那样，把轭折断，挣脱绳索，

拒不负轭受约束呢（诗 2:3）？我们是否更喜爱随从自己的智慧和眼光，而不按照救我们的

主的命令生活吗？这合乎我们认定的基督教信仰的体统吗？ 

造了我们的心、乐意拯救我们、以各样属天财宝充满我们的耶稣，带着盛情邀请主动叩

响我们的心门（启 3:20），我们岂可不接祂进来，把我们的心交与祂管理呢？寻找我们、

把我们救活、激发我们追求敬虔的耶稣，是一心要赐福给我们，我们不肯接受，我们岂不应

该被公义的神丢在永远的咒诅里么？其实即便我们专心寻求祂、称呼祂“主啊，主啊”（太

7:21），祂对我们施以绝罚仍是合乎公义！选择接受耶稣的盛情召唤和邀请，拉祂的手，按

祂的话语实践敬虔，跟从祂的引导去祂要我们去的地方，这难道不比拒绝祂强得多吗？ 

三、敬虔的动机：圣灵的应许 

因为你愚钝的心不能适应真正敬虔之事，所以你可能说基督徒这样的生活很好，但对肉

体来说太过困难，所以你还不能做出决定。若是这样的话，我们要认真考虑圣灵的应许（弗

1:13）。当我们殷勤努力实践敬虔，就有三件事应许给我们：一是应许我们一颗新心以便好



143 

好实践敬虔，二是应许怜悯我们在实践敬虔时的软弱，三是应许诚心实践敬虔就有恩典的赏

报。 

（一）蒙赐新心 

当你诚心决定实践敬虔，圣灵会应许赐你一个新心和新灵，帮助你更渴望、也更有能力

行在神的道中，谨守遵行祂的诫命（代下 16:9；结 36:26-27）。当你的心被更新，实践敬

虔就不是难事了。 

在此你必须防备那魔鬼的诡计，因为他拦阻许多人关注敬虔。他向他们隐藏主极大的慈

爱，让他们误以为必须用他们本性败坏的属肉体之心来完成神的属灵工作。所以，他们似乎

永远不可能以属灵的事为乐，一想到侍奉神，就觉得更像受死而不是蒙福。 

但因圣灵所赐更多的恩典（雅 4:6），情况就完全不同。主的慈爱诚然浩大，当人靠神

的恩典诚心决定侍奉神，主就定意藉祂的圣灵坚固此人。“耶和华的眼目遍察全地，要显大

能帮助向祂心存诚实的人。”（代下 16:9）主帮我们负轭，喂养我们，“用慈绳爱索牵引”

我们（何 11:3）。“疲乏的，祂赐能力；软弱的，祂加力量……但那等候耶和华的，必从

新得力。他们必如鹰展翅上腾，他们奔跑却不困倦，行走却不疲乏。”（赛 40:29,31）那

我们还有什么难的吗？无论我们在败坏的肉体中侍奉神是多么困难，但只要神应许伸出援手

帮我们，再难的事我们都能办成。有人加给我扛千斤如拎一斤的大力，我还在乎担子是轻是

重吗？况且，“祂的轭是容易的，祂的担子是轻省的。”（太 11:30） 

当圣灵如此更新了我们的心，使我们原本抗拒的心变为泉源，涌出各种新的又美又善的

意念、情感、言语和行为，如所罗门说，“一生的果效是由心发出。”（箴 4:23）我们心

的泉源如何，我们一切行动和责任的泉源也如何。未更新的心就像喷发毒水的坏泉源，因积

蓄邪恶，驱使我们不断犯罪，把我们引向更重的刑罚；而被圣灵恩典更新过的心，则生出各

样美善圣洁的行动，带给我们得救的确据（太 12:34-37）。既然如此，我们不应当热切侍

奉我们的神，藉此使我们的心不断更新，从而受安慰吗？要记住，任凭这颗心自主运行，只

会给我们带来许多麻烦和罪的冲动（诗 81:12；罗 1:26），并使我们万劫不复。 

一旦我们的心得以更新，并因敬畏主而坚立，我们就会持之以恒地侍奉神。有许多人在

一段时间内大显敬虔，随着时间的推移，他们不仅失去了起初的爱心，并最终完全离弃主他

们的神，这就是因为他们从来没有领受一颗新心。他们的言行和外在表现虽有改善，但他们

的内心却还是原样。坏了芯的果子会迅速腐烂，那些只在外在改变但缺少新心的人也是如此。 



144 

那些仅在外表虔诚悔改的人，一旦真正被试验，就像“翻背的弓”那样转回（何

7:16）。诗人说：“因他们的心向祂不正，在祂的约上也不忠心。”（诗 78:37）但那些有

“你的律法在我心里”的人（诗 40:8），他们“在心中来敬畏”耶和华，他们的“盼望不

至于羞耻”，因为这样的人永“不转去离开”主（耶 32:40；罗 5:5）。大发怜悯的神想要

藉圣灵赐我们新心，让我们永远与祂同住，永远得安慰，我们岂不应该甘心乐意、心里火热

地侍奉祂吗？既然祂要除去我们的石心，赐我们新心和新灵来好好侍奉祂，我们岂可拒绝祂

呢？绝对不可！ 

（二）蒙怜恤 

仁慈的神还应许我们，我们若切慕侍奉祂，祂就会怜悯我们的许多软弱，体恤我们“如

同人怜恤、服侍自己的儿子”（诗 103:17；玛 3:17）。我们晓得，即使我们的侍奉有瑕疵，

神也会因祂儿子耶稣基督的缘故悦纳它们（腓 1:9-11）。神如此良善，我们岂可不受祂引

领，照真敬虔的指示，尽心竭力侍奉祂呢？我们知道，我们所献上的即便极其微不足道，也

必叫祂喜悦。 

世界的主宰、全能的神待我们如待儿女，垂怜我们如同父亲顾惜子女，这难道不是奇妙

的特权？那些不立定心意寻求和侍奉神的人，到了审判那日必须把他们的所思、所言、所行

都详细交代出来（出 32:34；太 12:36），而信徒却因神儿子耶稣基督的缘故，蒙神极大的

怜悯看顾。是的，我们若诚心渴望实践敬虔，并能在监察我们人心肺腑的神面前说：“我们

不想屈服于罪，我们真愿意抵挡罪”，那么就没有什么罪可算为我们的罪了。这表明了我们

对神的真实敬畏之心（诗 103:17 等经文指的就是这种敬畏）。正是在这个意义上，神说：

“祂未见雅各中有罪孽，也未见以色列中有奸恶。”（民 23:21） 

而且，既然主我们的神如今以赦罪的眼光看我们，我们就不用再怀着惧怕战兢的良心，

不断质问自己在生命和品行上是否讨主喜悦。然而，那些确知自己没有全心全意侍奉主、没

有敬虔度日的人则有一颗带着恐惧的良心（约壹 3:18-21）。神的应许令我们知道并确信，

我们纵然有许多软弱过错，我们的侍奉仍讨神喜悦；只要我们的良心见证我们的敬虔是没有

虚假和真诚的，我们就能在主我们的神面前坦然无惧；凡专心寻求耶和华的，耶和华就必怜

悯和恩待，因为祂迎接那欢喜行义、记念祂道的人（赛 64:5）。 

既然我们已经确信，神因基督的缘故，悦纳我们大有亏缺的侍奉，那么当我们诚心实意

地侍奉神并且实践敬虔时，我们就得了安慰。这样，我们纵有软弱，岂不应当常受勉励，在



145 

敬虔的事上更加长进，更加放胆吗？我们岂不应该受到鼓励，按照我们领受的教训，全心全

意、真诚地实践敬虔吗？当耶和华安慰我们时，我们岂不应该往祂命令的道上直奔吗（诗

119:32）？很显然，人若不确信自己的行为是否讨主喜悦，就很容易灰心放弃。而我们有这

确信，岂不应该天天越发热切侍奉神吗？这岂不会带来更大的安慰、更丰富的蒙恩体验、以

及更肯定的得救确据吗？既然在主那里能找到丰盛的赦罪恩典，难道我们还不心甘情愿地竭

力实践敬虔吗？那些以侍奉神为苦事、不肯藉着优先侍奉神而荣耀尊崇神的人，不可能有得

救的确据。 

（三）蒙奖赏 

信实的神应许我们，祂会仁慈地厚赏实践敬虔的人（诗 19:11；太 10:42），因为耶稣

明明地宣告，人为敬虔的缘故撇下今生之事，必在今世得百倍圣灵安慰的奖赏，并在来世得

永生（可 10:29-30）。 

这种奖赏，我们在行善时能体会到，就是感到心中升起的一种喜乐、动力和满足。它是

圣灵甜蜜、令人喜悦的喜乐油，奇妙而温柔地使行善者的心畅快喜乐。所罗门说：“秉公行

义使义人喜乐，使作孽的人败坏。”（箴 21:15；代上 29:9）就是说，一个奉献自己的基督

徒，比一个畅享世俗欢愉的属世者更为喜乐。信徒殷勤祷告流泪所含的欢喜，大过属世者热

闹嬉笑喷薄的快乐。神的儿女舍弃罪中之乐反得喜乐，属血气者放纵罪中之乐却错失喜乐。

有谁会怀疑，约瑟拒绝波提乏妻子的挑逗，要比他屈服于肉体之乐所尝的喜乐更多呢？有谁

会不愿践行敬虔，蒙获如此合宜的奖赏呢？ 

而且，当我们竭力实践敬虔，良善的神会随时间不断扩张我们的属灵恩赐，加给我们福

分，使一他连得生二他连得，五他连得变十他连得。如果我们的职业或行当中有一种能使收

入与日俱增的惯例、策略或准则，我们知道后岂不遵循呢？同样，实践敬虔能天天加增和壮

大我们的属灵恩赐，我们岂有理由不遵行呢？属灵的恩赐不比属世的利益要好得多吗？ 

最后，主神照祂极大的怜悯，并为基督的缘故，会根据我们在地上实践敬虔的热切程度，

加添我们在天上的荣耀（但 12:3；路 19:17-19；加 6:16）。祂愿指示我们得那么多好处，

赐那么多福分，只要我们满足诚心顺服这一个条件，我们还不乐意完全降服于我们良善的神

吗？圣灵的喜乐岂是小事吗？属灵的恩赐该被轻视吗？天上永远的荣耀（这荣耀藉恩典还能

越发扩张）难道不紧要，配不上我们用一生的年日竭尽全力实践敬虔（这是领我们到天上的

有力保障）吗？ 



146 

我们当在凡事上把自己分别为圣，侍奉这位至大的神。当我们看见天父的智慧、全能和

慈爱，尤其当我们细想神子如何道成肉身，为我们做敬虔生命的榜样，继续邀请我们行祂所

行过的路，我们就当热心侍奉祂。再看圣灵如何应许赐我们新心，要宽容我们的软弱，施厚

恩奖赏我们的努力，我们就当热心行善。  



147 

第八篇 实践敬虔的动机——基于人 

 

亲爱的基督徒，你们从三一神的角度认识了实践敬虔的许多动机，这就足以驱动你们，

无需考虑更多动机。但如果附加思考人的三方面情形，可能就更有实践敬虔的动力： 

⚫ 人生来所处的愁苦光景； 

⚫ 神赐你们的许多福分，以及你们特别对神负有的义务； 

⚫ 你们对神的各种许诺，以及践行许诺的义务。 

一、敬虔的动机：人的愁苦光景 

人生来就是虚空、必死、该受刑罚。各人最稳妥的时候，也不过是全然虚幻；今世的生

命必然归于死亡；人若停留在自然光景中，不藉着实践敬虔改变生命，死后也必进入地狱中。

我们将详细讨论这个话题，从我们今生的虚空开始。 

（一）虚空 

对你而言无比宝贵的生命，事实上极其虚无缥缈。人生的每个日子不都如影飞逝吗？与

今生相关的每件事——吃、喝、起床、睡觉、走路、为这事或那事奔忙，都是虚空。欢喜有

时，忧愁有时，受苦有时，享福有时。生命所包含的各种事，一经使用就必衰朽，“像烟气

腾于窗外”（何 13:3），“原来是一片云雾，出现少时就不见了”（雅 4:14），全不具备

真实或持久的价值。 

倘若有意义重大、价值持久的今生事，坐拥极大财富的所罗门王不可能找不到。他费很

大力气寻找，但最终承认都是徒劳。按他的亲身体会，今生的本质就是“虚空的虚空，凡事

都是虚空”（传 1:2）。因此，我们当藉着实践敬虔，把本来完全虚空的生命欣然献给神，

好让全丰全足的神用真正的财宝将其充满。我们从三个方面看今生的虚空： 

1. 今生的福乐不完全 

你人生中是否曾有一日过得幸福无比，以至你感觉人生圆满、别无所求？如果你像所罗

门那样极力享尽每一种逸乐和欢娱（传 2），你能说一切事都不偏不倚如你所愿吗？此外你



148 

再没有别的心愿吗？你知道，你不可能确定那种幸福会持续多久；你也不能否认一切幸福都

短暂易逝的事实——这不就使享乐从始至终都沾有苦味吗？不但如此，真理之口还告诉我们，

每天自有每天的劳苦愁烦（太 6:34），人在世的年日不外如是。所以，人可怜的一生全然

都是虚空，他可以随从自己的心愿而行，过敬虔或不敬虔的生活，但他在地上总要争战，由

不得他逃避。有句话说得中肯：人只要有肉体，就有忧愁；只要灵魂还在肉体中，就受痛苦。 

2.今生不值得重来 

回顾你的过往人生及其全部经历；细想你经历的欢喜和忧愁、幸福和痛苦、顺境和逆境；

想想你的盼望、惧怕和损失，尤其是你有多少个日夜为这些事挂虑。告诉我，你想在相同的

光景中以相同的方式再活一次，再重新体验与从前一样的快乐、忧愁、盼望、惧怕、试炼和

患难吗？不会有人愿意如此。人的一生是如此微不足道和全无意义，谁都不想重来。 

即或有人想要重来，指望活得更精彩，这也不过是徒然的想法；即便他重活一次，他仍

会不想再重新经历这一次的人生。蒙大福的雅各都说：“我平生的年日又少又苦。”（创

47:9） 

3.没有神，人生就毫无意义 

无意义的人生有可能随着岁月的流逝变得有意义吗？如此期待是愚不可及。人若不侍奉

神，无论到了什么年纪或人生阶段，他终会发现过去人生的一切不过都是虚空。能改善我们

生命的是敬虔，而不是年岁。要知道，真正的敬虔和虔诚敬畏神的心，乃是唯一真实、重要

的事，能赋予我们虚无的生命某种程度的实在，带给它永恒、荣耀和价值。若不然，生命就

比鸿毛更轻，如云雾消散，只是幻影（诗 39；90）。 

生命本质是彻底的虚空，任凭你如何美化它，你总会发现它大体是徒劳无用的活动，满

了劳苦愁烦（诗 90:10）。所以我们当藉着实践敬虔，把全然虚空的生命交给神。生命唯走

此道路才有益处，才能变为活水的泉源，直涌到永生。难道我们不应如此选择，反倒还要继

续过那没有目标、追逐虚空的捕风生活吗？ 

（二）必死 

想想死亡！世人在恐惧中百般逃避的死亡，难道不是必定无法避免、谁也逃脱不掉的吗？

死亡必在某个时候向你袭来。它虽暂时没有击打你，而它一旦来到，你就不能抵御。你看你

行世事是多么不确定，都是因着必死的结局和临近，你甚至不知道它离你有多近。如果你确



149 

知自己最多只剩一个月生命，三十天内你必死无疑，你看待事情的心态不会变吗？你岂不会

本着良心慎重改变，开始实践敬虔，好好地为生命收场吗？如果你没几天可活，你还会维持

属世和属肉体的生活方式吗？这愚蠢至极。你肯定不想这样不虔不敬地死去。你应当从三个

方面思考死亡的必然性： 

1.死亡使人在世事上的努力变得徒劳 

不断临近的死亡，不是让你的一切活动显得越发徒劳，使你枉然劳力吗？可能今天你想

与心爱的人共度时光，你已赢取她的好感，获得她亲朋好友的祝福，你们订了婚，计划择日

结婚。但你绝不知道死亡会不会骤临，赶在你们正式结合前，把你与你所爱之人生生拆开。

这种事经常出现，年轻的情侣也不能幸免。 

或许你费尽心机争取某个职位，得知不久后你将晋升的准信。可怜人呐，你岂不知生死

难料，能活几日都是不一定的事！又或是你积存了许多财物，对自己的灵魂说：“灵魂哪，

只管安安逸逸！”“无知的人哪，今夜必要你的灵魂。”（路 12:19-20）有那么多人猝然

死去，这种事说不定也会很快临到你！ 

2.死亡使人在世事上的梦想成为终结 

当死亡临到你，你就失去从事各种活动、完成你所参与所有事情的指望（诗 46:8），

甚至连你已经获得和拥有的也要彻底失去，难道不是吗？当死亡来临，你与你在世上所珍爱

和看重的一切都被隔绝开来。你以为一切尽在你的掌握，但到了死亡之日，你就不得不放手，

赤条条地走，正如你赤条条地来到世上（提前 6:7）。 

你很清楚，也每天亲眼见证，你在世上的荣耀和财富，无论多么伟大，都不能随你的死

人同去（诗 49:12）。你知道，你最好的朋友也顶多能随你到墓地，观看你的遗体被埋到地

下，然后离开你回到自己家里。你应当寻求智慧，竭力追求最要紧的事，就是不能被夺去、

永不离开你、你死了也要随着你的上好福分（路 10:42）。是的，你必须实践真正的敬虔

（启 14:13）。 

3.死亡使人与所爱的一切隔绝 

最后，对于那些活着没有敬虔的人来说，死亡是所有事情中最可怕之事，因为当他想到

死亡时，他明白他很快就将与他所珍视所宝贵的一切告别。他要去到一个他所不知道的地方，



150 

一个他所害怕的地方——地狱的深渊，永远的灭亡，远离耶和华的面。这等可怜人将在惊惧

中哭号： 

我心头有三副重担， 

一副更比一副重。 

一我必死无疑！ 

二我死日悬悬不定。 

三我死后不知所终！ 

既然这是死亡的情况，你怎能不把它放在心上好好思量呢？你思量此事，怎能不欣然降

服于生命之主而实践敬虔呢？主能将肉体的死亡变成永生的入口，你还不为祂而活吗？当你

看到不敬虔的人临死之时极度恐惧死亡，但仍被死亡决然带走，你想和他一样么？你断然不

想！你要思想死亡正在临近，当驱使自己改换生命，不再和从前一样，好使你将来不会像那

怕死之人，在恐惧战兢中死去。 

（三）永罚 

你里面有一个永远不灭的宝贵灵魂。这灵魂有一天将被死亡之火迁到另一个世界，主我

们的神、永世的君王在那里执政掌权。你若不信，就要正视这种疑心，因为此事非同小可。

你怀疑永恒，恰恰证明你知道有类似永恒的事物存在，否则这意念不可能进入你心里。单有

血肉身体的无灵魂受造物，比如动物，就不可能思想永恒和不朽。对来世的权能没有一丝恐

惧和想法，是何等没有理性和疯狂。 

要知道，你并不会随着今世生命的终结而湮灭。当今世今生快速走到终点，前方是一个

永不终结的存在。你若一生保持你的本性，不藉着践行真敬虔改变你的心灵，你必在来世受

神永恒审判的刑罚，这刑罚是照真理施行（罗 2:2），因为所有人生来就都落在罪恶和审判

之下（罗 3:9）。 

你并非只有过放纵、不计后果的生活，带着醉酒、赌博或碌碌无为的记号死去，才会在

来世被审判。不是这样。即使你不做这一切，即使你守住了所继承的产业，而且使产业有所

加添，并活得相当体面，这却仍可能是出于你的本性使然。只要是忘记追求心意更新，不听

我们所劝导的实践真敬虔，你和你的灵魂就与那些已在地狱里的恶人恶灵一样，必定失丧，



151 

受永远的刑罚。“你们若不悔改，都要如此灭亡”（路 13:5），这是拯救世人的主所说的

真道。 

可怜的属世之人呐，你不知道今世的后面紧跟着来世，并永远的审判吗（来 9:27）？

你岂不知道按你本性一定会在神可畏的审判中下地狱吗？难道这还不能驱使你分外殷勤地投

身于侍奉主我们的神？我们劝你这样做，因为你有一天将站在神的审判台前，交代你在地上

是如何寻求和侍奉祂。我们强烈催促你要来侍奉这位掌管今生来世的神，如果你现在不赶紧

行动，以后就要永远受痛苦。如果你对神的刑罚不够忌惮，不足以驱使你采取合宜的行动，

你就要考虑三个方面： 

1.你要被投入深渊 

被定罪灵魂的放逐地是地狱的深渊、烧着硫磺的火湖（启 21:8）。此地充满使人惊骇、

被刑罚咒诅、焦苦难耐的魔鬼及其使者（太 25:41）。这群狠毒又苦毒的灵宁可互相折磨，

像蛇蝎、毒蛇的子孙、吐火的飞龙互相攻击，也不会安慰彼此。想象自己不得不躺在他们中

间——哪怕只有一晚，谁的心会不战栗？ 

2.你要承受难以想象的痛苦 

被定罪的灵魂在深渊要承受的痛苦折磨，比任何人看见、听见、设想、心中领会的，都

更大、更可怕、更无法医治。被定罪的灵魂被百般折磨，被剥夺一切的欢喜快乐——受尽酷

刑和煎熬的大苦，没有任何事能让他有一丝丝安慰和更新。 

全知全能的神向祂深恶痛绝的仇敌发烈怒，你想祂的惩罚会有多重，祂的审判会有多无

情（雅 2:13）。显然，这些可怜的、悲惨的、被定罪的灵魂必要忍受这一切。因此，主见

证说他们将在那苦痛之地“哀哭切齿”（太 25:30）。 

3.你的刑罚乃是永远 

可怜人受的折磨纵然可怕，倘若痛苦有个头，倒也还好。但事实上，他们的痛苦既大而

难忍，将永远持续，没有止息。当他们受完一万年的折磨，必得从头再受一遍，因为他们离

终点和离起点一样远。哦，永永远远、毫无止息、没有尽头、没有终点——这对受折磨的灵

魂来说，是何等可怖的真相！圣经说这些被定罪的灵魂将在“火与硫磺之中受痛苦，他受痛

苦的烟往上冒，直到永远……昼夜不得安宁”（启 14:10-11）。 



152 

人若诚恳考虑此事，兴许能把真相看得更分明。但魔鬼惯于对人的眼目隐藏令人恐惧惊

骇的来世受罚光景。因此，人一旦离世，就相当于突然被抛到来世，一次性速速经历全部的

惊骇。他还活的时候不怕地狱，等到怕了已经晚了，想逃也逃不掉了。 

可怜的世人呐，不论你是谁，读到这里都要明白过来，在你余下的年日里要做智慧人。

要查明你的天然光景，以此驱使你实践真敬虔来追求更美好的生命。你的生命是全然的虚空、

完全的徒劳；不日降临的死亡更是让你一切的工不能确定并转眼成空；今生之后紧随着来世

（真正要紧的就是来世），如果你不努力侍奉神、践行敬虔（我们邀请和鼓励你这样做），

你来世就没有资格蒙福，你的结局就是上面所说的。 

现在你应该清楚地知道了，在一切事上率先投身于实践敬虔才是明达之举。你徒劳无定

的生命只余留短暂的时光，你要努力用它服侍主你的神，好逃离永死，得无尽的永生。当主

你的神还在藉祂的仆人亲切邀请你如此行，你要以第一优先的重视度去行。要在还蒙怜恤的

日子（诗 95:7-8），在“悦纳人的禧年”（路 4:19），在“拯救的日子”（林后 6:2），

听祂的声音。你真的要争取这宝贵时机，“恐惧战兢作成你得救的工夫。”（腓 2:12） 

关于人是全然虚空，必有一死，且是有罪的道理，你已经听得够多了。你知道你务要在

短暂的一生中，抓紧并高举那极重无比永远的荣耀——在世时不抓紧，离世后就要被丢到极

大无比永远的痛苦中了。所以，你还觉得永恒的荣耀是可藐视的或无视的吗？难道你一点不

怕永恒的刑罚，都不尽最大的努力逃避吗？你知道将来有这些事等着你，但你还可以藉恩典

得永生，你会坐视自己不行敬虔、得不着天堂吗？ 

二、敬虔的动机：神赐的许多福分 

基督徒啊，如果神的属性、神的儿子、圣灵的应许以及你天然的悲惨光景，都不能驱使

你实践敬虔，那你是不是根本就不渴慕圣洁？宁可苟且放纵度日，都不按真敬虔的准则指引

生活？来吧，让我们彼此理论，说说你为什么有责任和义务实践敬虔：因为神赐下各种福分，

这指示你不再属于你自己，你也不再有随心所欲生活的自由。你们应当侍奉你们的神，因为

祂赐给你们许多的怜悯和各样的福气。  

神赐给我们的一切福分（其数目如此众多，让人不知从哪里说起、到哪里结束）何以能

激励我们行善事，这个道理很容易理解。我们按过去、现在、未来（以诚心实践敬虔为先决

条件）三个范畴讨论神赐的福分。 



153 

（一）神过去赐的福分 

主已赐你许多福分。我们这里说的不是祂永恒的爱、祂满有怜悯的拣选（如果你是你所

宣称的真信徒，你蒙这爱与拣选自是毋庸置疑），而是每个人都明显看到的福分。这一类大

得惊人的福分使我们有责任终生践行敬虔侍奉主。它们包括： 

1.受造 

只凭主你的神创造了你这一特权和恩典，难道你没有责任侍奉祂？你拥有的一切不都是

祂给的吗？你必须承认，你的四肢、感官和力气都是从祂而来。你思想是谁给了你手和脚、

手指和拇指、眼和耳、舌和口，它们各以自己的语言回答你，告诉你应当侍奉赐你这些、使

你有能力使用这些的那一位神。 

你不是比田野的走兽更聪明吗？与畜类相比，你不是拥有更美的外表、更强的能力，以

及其他更宝贵的东西吗？是神赐你这些。你能说话、吃饭、饮水、做任何动作，只因为主你

的神使你能。既是这样，你岂可说骄傲愚昧的话反对神的诫命？岂可不按祂喜悦的方式吃喝？

你吃神的饼，从神领受吃喝、说话的能力，还不约束自己专讲神的道（彼前 4:11），只为

神的荣耀吃喝吗（林前 10:31）？江河从海里流出，又速速转回海里（传 1:7）。这不是教

导你，要把起初从神领受而来的全部能力，都分别为圣献回给神吗？ 

当摩西和亚伦让法老放以色列人去旷野侍奉他们的神——因为他们是神的百姓。邪恶的

法老回答：“耶和华是谁，使我听祂的话，容以色列人去呢？我不认识耶和华，也不容以色

列人去。”（出 5:2）基督徒啊，听到这样亵渎的话，你的心不被激怒吗？当主吩咐你把感

官、能力、肢体与罪的奴役切割开，分别出来侍奉神——因它们原就属乎神，你断不可像法

老那样抵挡神，说：“耶和华是谁？我凭什么把我的肢体和能力拿出来侍奉祂？我不认识耶

和华，也不献自己的一切侍奉祂。” 

恰恰相反，当主呼召我们将我们的感官、能力和四体从罪的奴役中脱离出来，并将它们

奉献给祂时，我们必须这样做，因为它们是属于祂的。甚愿法老亵渎神的不义远离我们，好

使他的灾殃也能远离我们！我们的能力应当向谁保留，又向谁奉献呢？我们岂可向赐我们一

切所有的主保留、推辞，不完全献给祂呢？ 

2.重生和新造 



154 

当你败坏了自己，造你的主就重新造你，使你复兴，成为新人，可以用一切善行侍奉祂

（路 1:74-75；弗 2:10）——这以你是真基督徒为前提。为此，神赐下祂的话语，又赐下祂

的圣灵（赛 59:21）。新造和救赎的福分，使你有义务无条件侍奉主你的神。 

如果你被土耳其人俘虏和奴役，一位大能的君王从他们手下拯救了你，使你得自由，甚

至召你做他宫中的臣宰，你难道不受激励，愿一生一世为此仁君效力？神让你做了基督徒，

成为祂儿女中的一个，把你接入祂家中，邀你与祂一同坐席。祂如此恩待你，你为什么还不

愿在一切事上首先敬畏和侍奉祂？还有比信徒合乎信徒的体统、神的儿女照神旨意行，更天

经地义的事吗？不这么做，我们怎能显明自己有理？ 

3.得救之法 

如果你感觉你的心灵还未更新，你知道你还没有变为新造的人，我们劝你去服侍的神，

岂不是把得救的方法给了你吗？祂不是差遣祂的儿子来到世上，为女子所生，“为要拯救失

丧的人”吗（太 18:11）？这是何等大的福分！祂不是已经把神国和救恩的道理宣讲给你听

了吗？你活在罪中时，祂诚然长久忍耐宽容了你。想想主有多少次发现你在罪中——该受刑

罚、该死的罪。祂没有把你从罪中强行撕去，将你击杀，扔你到你该下的地狱深渊里。祂赦

免了你，继续等候你多时，宽限时日领你悔改。在你不想服侍祂的时候，祂仍然顾念了你。

愿那些被主看见流连醉酒的人，被主遇见脚步踏入恶贯满盈之所的人，被主抓住说谎话迷惑

人的人、在神的服侍上懒惰的人、肆意亵渎主日的人，都严肃思想此事。愿那些知道自己罪

恶过犯的人，明白主如何长久忍耐了他们。愿他们藉此机会悔改，响应主的宽容，因为神长

久忍耐就是为此目的（彼后 3:9），免得你为自己积蓄神的忿怒，就是彰显祂公义的审判那

日所要发的忿怒（罗 2:4-5）。 

（二）神现在赐的福分 

主现在继续赐我们的许多福分，使我们有责任终生实践敬虔侍奉主。它们包括： 

1.神持续供给我们的需用 

基督徒啊，神持续供应你的需要，你没有责任为此侍奉祂吗？你渴了、饿了，谁给你水

和食物？不是主叫你“饮食饱足、满心喜乐”吗（徒 14:17）？你从谁那里得衣裳遮蔽裸体？

衣裳不是神的恩赐之一吗（何 2:9）？此外，主叫日头升起照着你，让你享受祂的日光，祂



155 

叫雨水为你而落，让土地长出你生存所需的丰富物产。所以，你是因神方方面面的供应而存

活，你没理由拒绝服侍神。 

主还赐你神圣福音的亮光，把你的脚“引到平安的路上”（路 1:79）。你富有吗？你

居高位吗？你聪明绝顶吗？你所拥有的、你所认为强于别人的，你以为是从哪里来的呢？神

把这些赐给了你还是赐给了魔鬼？你得承认你一切所有来自神（诗 75:7-8）。你的银子本

是祂的银子（太 25:15）。所以你一定不要像那恶仆，把主人的银子变为无用（太 25:25-

28）。你应藉着服侍神，善用神赐给你地上的银子，好使你在将来的审判中得着称赞和肯定。 

2.神继续保守我们 

基督徒啊，神恩典的保护之工保守着你，你没有责任为此侍奉祂吗？看看祂曾多少次保

护你免遭千万种灾祸——其中大多数你都不觉晓。想想你如何逃脱掉痛苦忧愁的侵蚀——许

多人因深陷其中，使身体灵魂完全被牢笼，而这只是你从神领受的一小部分的福份。你再细

想，眼见其他人还在犯的一切可怕、可耻、令人疲乏的罪，你却得以脱离，这也是神的赐福。

因为你里面也有各样罪的种子。 

每个早晨你醒来，神都赐你常新的福分。祂使你夜晚安睡，到早晨可以恢复精力。祂在

你睡觉时看顾你，守护你远离水火和作恶的歹人，以及住在黑暗中要加害于你的一切事。你

当和神的教会一起说：“我们不至消灭，是出于耶和华诸般的慈爱，是因祂的怜悯不至断绝。

每早晨这都是新的。你的诚实极其广大！”（哀 3:22-23） 

3.神忍耐等候我们悔改 

基督徒啊，神每早晨对你显出极大的忍耐，你没有责任为此侍奉祂吗？你不能否认你是

天天得罪神，天天配下地狱。虽然你惹动神的愤恨，祂还是忍耐等候你，照常赐福给你，没

有把你立刻扔进地狱。你还在活人之地，还行走在地上，还能看见太阳（你本该卧在地狱的

黑暗里，永无见光的指望）就是蒙了特别的福，这福分充满主的慈爱，涌流自祂那无法言喻

的忍耐。 

你要记住，魔鬼如同吼叫的狮子遍地游行，力图吞吃你的灵魂（彼前 5:8）。若不是神

顾惜你，日子未满，魔鬼就把你杀了扔进地狱。你不可小觑撒但的阴谋和权势，同样也不可

低估你的鲁莽和软弱。你能免于万劫不复，完全是因为主的慈爱。既是这样，你还不尽全力

侍奉良善的神——如此怜惜你、保守你不失脚、从狮子口中拯救你的神吗？以色列人对救他



156 

们脱离仇敌之手的基甸尚且说：“你既救我们脱离米甸人的手，愿你和你的儿孙管理我们。”

（士 8:22）我们岂不更要对主我们的神说：“你既如此慈悲，救我们脱离魔鬼的手，愿你

管理我们，直到永远！” 

（三）神将来赐的福分 

只要全心全意行敬虔侍奉神，就会发现，主我们良善的神不光在从前和当下，持续赏赐

我们又多又宝贵的恩惠和福分，而且未来还要赏赐： 

1.得救的确据 

伴随神对我们的恩宠和恩慈，祂将赐给我们已经称义的更确实凭据，因为主对我们说：

“还有那些与耶和华联合的外邦人，要侍奉祂，要爱耶和华的名，要作他的仆人……我必领

他们到我的圣山，使他们在祷告我的殿中喜乐。他们的燔祭和平安祭，在我坛上必蒙悦纳。”

（赛 56:6-7） 

使徒约翰也有类似的话：“我们因为爱弟兄，就晓得是已经出死入生了。”（约壹

3:14）又说：“亲爱的弟兄啊，我们的心若不责备我们，就可以向神坦然无惧了。并且我们

一切所求的，就从祂得着，因为我们遵守祂的命令，行祂所喜悦的事。”（约壹 3:21-22）

那么，得着救恩更大的确据，难道不值得我们实践敬虔努力争取吗？ 

2.丰富的属灵恩赐 

主神愿意让热切实践敬虔的人越发成圣，在属灵恩赐上成长加添。诚如主说：“我是真

葡萄树，我父是栽培的人。凡属我不结果子的枝子，祂就剪去；凡结果子的，祂就修理干净，

使枝子结果子更多。”（约 15:1-2）使徒保罗也说：“并且我们的人要学习正经事业，预

备所需用的，免得不结果子。”（多 3:14）因此，我们要甘心实践敬虔，靠恩典在神所授

的一切属灵恩赐上越发增添果子（西 1:10；来 6:8-10）。 

3.永生的恩赐 

藉着恩典，神单单赐给在地上敬虔度日之人荣耀和永生。使徒保罗说：“惟独敬虔，凡

事都有益处，因有今生和来生的应许。”（提前 4:8）藉着敬虔成圣的重要性，可以从永生

的三个方面归结而出： 



157 

（1）我们将被带到神面前。在荣耀的天堂里，神将赐给祂从这个世界上带走的人荣耀，

届时我们将发现超乎想象的最喜乐、最可爱地相交。因为在天堂里，全能的主神——圣父、

圣子、圣灵——将以一种特殊的方式向我们显明祂自己。天堂里有拯救和救赎我们的主耶稣

基督，有圣洁荣耀的众天使，还有圣洁蒙福的众先祖们、先知们和使徒们。亚伯拉罕、以撒、

雅各、童贞女马利亚、保罗、彼得都在那里。所有蒙福的圣徒、忍耐到底的殉道士以及所有

承认主名的已逝信徒都在那里。在天堂里，他们聚在一起，深深受感，彼此仁爱和恩慈相待，

全然美丽像太阳一样发出荣光。 

（2）我们将经历无法言喻的喜乐。凡蒙主荣耀的人，都要在天上的相交中得着甜美、

荣耀、说不出来的喜乐，那是“眼睛未曾看见、耳朵未曾听见、人心也未曾想到的”福分

（林前 2:9）。只要想一想，全能的、智慧的、慈爱的神将为祂的朋友们安排多么荣耀的喜

乐，祂承认并接受他们为祂的儿女，将极大地荣耀他们，这要使所有在地上压迫他们的人蒙

羞。敬虔人必在天上得享这所有的福分。神把这种荣耀比作在世上脱离奴役和被掳得拯救，

说：“耶和华救赎的民必归回，歌唱来到锡安；永乐必归到他们的头上，他们必得着欢喜快

乐，忧愁叹息尽都逃避。”（赛 51:11） 

（3）我们永远住在喜乐中。敬虔人在天上享受荣耀的喜乐，直到永永远远，无穷无尽！

诚如先知以赛亚说：“永乐必归到他们的头上。”这应能非比寻常地激励敬虔人的心，因为

他们可以确信，那说不出来、满有荣光的大喜乐必永无穷尽。使徒保罗谈到的，藉恩典赐给

敬虔人的“极重无比永远的荣耀”（林后 4:17），也指这个意思。 

既有这许多慈绳爱索牵引着我们，我们岂不当藉着行敬虔，甘心乐意侍奉主我们的神吗？

我们应和诗人一起说：“因为这神永永远远为我们的神。”（诗 48:14）我们应诚心呼求基

督，像以色列人对大卫那样说：“大卫啊，我们是归于你的，耶西的儿子啊，我们是帮助你

的。”（代上 12:18）我们追逐虚空的“时候已经够了”，现在该诚心定意“从今以后……

不从人的情欲，只从神的旨意，在世度余下的光阴。”（彼前 4:2-3） 

因此，使徒保罗奉基督的名劝勉罗马信徒的话，我们也对所有基督徒如此说：“所以弟

兄们，我以神的慈悲劝你们，将身体献上，当作活祭，是圣洁的，是神所喜悦的，你们如此

侍奉，乃是理所当然的。不要效法这个世界，只要心意更新而变化，叫你们察验何为神的善

良、纯全、可喜悦的旨意。”（罗 12:1-2） 



158 

三、敬虔的动机：人的许诺 

基督徒啊，甚愿你们被激励，在敬虔实践上有长进！但你是否发现你的心尤其败坏、悖

逆神，连神赐的福分和祂的敬虔邀请，都不能推动你完全委身侍奉祂？这样，你就思想你有

多少次作见证控告你自己。你曾和约书亚一样，宣称自己选择侍奉主（书 24:15）。你曾多

次许诺从今往后离弃魔鬼、世界和肉体，一生侍奉神，紧紧倚靠神。想想你参加圣礼时、祷

告时、在其他特殊情况下，曾许下多么严肃的诺言要顺服你的神。 

（一）在圣礼中的许诺 

特别考虑两大圣礼的施行：洗礼和圣餐礼。你不是在某一天奉父、子、圣灵的名受了洗，

目的是把自己交托给父、子、圣灵，侍奉这位三一真神吗？在这洗礼中，你许诺离弃魔鬼、

你自己的肉体，以及一切属世的荣华和样式（罗 6:3-4）；在这洗礼中，你被代表基督宝血

的水洁净，好叫你谨慎自守，不再像猪洗净了又回到罪污里打滚（彼后 2:22）；在这洗礼

中，你保证谨守一切主基督所吩咐的（太 28:20）。你知道你必须立这个誓、发这个愿。你

怎可以违誓、不还愿呢？ 

你可能会辩解道：“我是幼年时受洗，那时我不知道自己在做什么。”所以，你现在要

否定你的基督徒洗礼，把自己看为未受洗、可废弃的人吗？若是这样，你可以通知神的圣教

会，声明你放弃你的洗礼并你的信仰。如果这样做的念头令你惶惶不安、充满恐惧，你内心

依然想被看为基督徒，你就应当接受你的洗礼，努力谨守基督所吩咐你的一切命令，使你在

神降临审判世界的日子，不至于被视为作恶的背约、背道者，承受比未受洗的外邦人更重的

审判和惩罚。 

再想想，你领过圣餐吗？许多受洗的基督徒在年纪老迈后就不再领圣餐。然而每一个品

行端正、按照基督徒洗礼的要求生活的人，都应当在圣餐席上吃喝。你这尝过圣餐的人不是

以灵魂为担保做了保证，重申了责任，要以敬虔侍奉神，活出美好的基督徒生命吗？在此前

提下你吃了主的饼，喝了主的杯。现在除了践行你的许诺，你要用别的事推脱吗？你若不如

此行，就必被打上“亵渎圣餐”的标签，以亵渎者的身份受惩罚。 

基督徒在圣礼中许了愿、立了誓，因此他们有责任投身于敬虔实践。仔细考虑以下几点，

可以巩固这种责任关系： 

1.圣礼证实我们侍奉神的许诺 



159 

主神设立圣礼，藉严肃的誓愿约束我们，我们要在主基督的旌旗之下，用敬虔侍奉神。

经上说：“我们藉着洗礼归入死，和祂一同埋葬，原是叫我们一举一动有新生的样式，像基

督藉着父的荣耀从死里复活一样。”（罗 6:4）我们岂可忽视敬虔，让自己丧失神的福分，

让神的定旨落空呢？ 

2.圣礼证实我们是基督教会的一员 

神的圣教会允许我们参加圣礼，就是接纳我们进入她的团体。她把主交托她的贵重珍宝

分发给我们，期待和盼望我们寻求教会的福祉，时常热切促进教会的福益，藉着实践敬虔尽

可能做工，建立和造就教会真实的团契。正如经上说：“领受他话的人就受了洗。那一天，

门徒约添了三千人，都恒心遵守使徒的教训，彼此交接、擘饼、祈祷。”（徒 2:41-42） 

圣灵的意思是用所设的圣礼引导基督徒实践敬虔（林前 1:17；12:13；弗 4:5-6）。我

们岂敢让教会的指望和盼望变为羞愧？我们岂不当尽全力实践敬虔，实现神教会对我们的期

待吗？ 

3.圣礼使我们坚固实践敬虔 

必须承认，我们的肉体邪恶败坏，容易在侍奉上动摇，所有极有必要用圣礼和诚实的誓

愿约束自己。当我们明白，神用祂设立的圣礼约束我们是出于祂极大的智慧，我们岂不当利

用这个机会吗？这不应当激发我们专以服侍神为念吗？当士兵不安分于为指挥官效力，想要

背弃他的旌旗，但有效遏制他的办法，就是让他想起自己曾在指挥官面前的效忠宣誓，其枝

枝节节都要回忆清楚。这能帮助他克制不忠的倾向，就像马刺一样鞭策他继续忠于他所投身

的侍奉。 

以色列民的士师耶弗他贸然向耶和华许诺，愿把最先从他家门出来迎接他平安归来的人

献给神。当他最先看见的是他的女儿，他定意信守诺言，不管他的心情多么沉重。他说：

“哀哉！我的女儿啊，你使我甚是愁苦，叫我作难了，因为我已经向耶和华开口许愿，不能

挽回。”（士 11:35）显然，我们基督徒也当记念我们在圣礼中热切向神所发的信仰许诺，

从而越发受激励行敬虔，因为敬虔的生命最能证明我们效忠于神。 

（二）在祷告中的许诺 

你不是几乎每次到神面前祷告，都是让灵魂委身于离弃罪、侍奉神吗？圣经不是教我们，

“凡称呼主名的人总要离开不义”吗（提后 2:19）？你按理祷告时，是把灵魂交与神以便



160 

侍奉祂，并向祂许诺说，你不再抵挡祂的诫命。这意味着你不愿再骑埃及的马（何 14:3），

不愿再顺着自己的欲望，而只愿遵从神在你生命中的意旨。你每次祷告都应尽心尽性离弃不

义，听从神的律例并照着去行，才好蒙主垂听，为你的祷告赐福与你。 

你既多次在祷告中立志服侍神，岂不当责无旁贷地把志向行出来？要知道，基督徒乃是

藉着在祷告中的私下许诺，委身于敬虔实践。细想以下几点，可以坚定这种委身： 

1.神赐福与敬虔人的祷告 

圣经清楚显明，主不听不想实践敬虔之人的祷告。大卫按自己的经历断言：“我若心里

注重罪孽，主必不听。”（诗 66:18）圣经中那个天生瞎眼的人依据普遍信仰原理，深知神

是不听罪人——那些作恶、不敬虔之人——的祷告（约 9:31）。既是这样，我们还不甘心

守神的诫命，叫我们的祷告蒙神赐福吗？我们还不乐意按神的意思做事，使主也乐意按我们

的心愿成就吗？经上记着：“敬畏祂的，祂必成就他们的心愿。”（诗 145:19）想要祷告

蒙赐福，就必须践行敬虔。若忽视敬虔的实践，那每天祷告就全是白费力气，徒留遗憾而已。 

2.神拒听不敬虔之人的祷告 

圣经告诉我们，“转耳不听律法的，他的祈祷也为可憎。”（箴 28:9）基督徒疏于实

践敬虔，他藉以求神施恩的祷告就为神所憎嫌，这是相当可悲的。他以为能帮助他与神和解

的做法，恰恰加倍地招致神的厌恶。每每祷告念及此事，应能驱使人越发坚定，视敬虔度日

为第一要务。 

3.不敬虔之人的祷告反成咒诅 

有咒诅对那不行敬虔、无耻作恶的人发出。他们的祈祷必被咒诅，被看为罪（诗

109:7）。基督徒思想此事会更受激励。人若不想招致这种最严厉、最可怕的审判——他用

自以为所做最好的工，也就是用自己的祷告，来咒诅自己——他就应该明白，如果他每天祷

告却忽视实践敬虔，他就是一个假冒为善之人，一个嘲笑神和神的神圣典章之人。 

（三）其他个人情况下的敬虔许诺 

除了前面讨论的，你在其他时候也会有向神过敬虔生活的许诺。你屡次和你的神约定要

作更圣洁的人，过更好的基督徒生活。你承诺说，不再醉酒、败德、刻薄吝啬，保证停止传



161 

闲话、说谎、诋毁、懒散、不专心服侍神。你许诺殷勤投身于服侍主。这些你是晓得的，特

别是在以下个人处境中： 

1.当你因不敬虔的品行受责备 

当你活得不敬虔，不论因为醉酒、争闹、欺骗、骄傲自负，或在侍奉主的事上浅尝辄止，

在你受到他人合理的责备时，你承诺会改变你的道路。你多次向警戒你的人保证会改好，按

他们的指示行事。这些责备你的良善基督徒如同神差来的使者，保护你免于沦亡（雅

5:20），就像真正的天使带领罗得离开所多玛（创 19）。 

要回想你开过的口。敬虔的誓愿已经发出不能违背，正如耶弗他所知道的（士 11:35）。

神不喜悦许愿却不偿还的愚昧人，信守诺言对你至关重要。毕竟，你许的是美好的诺言，没

有后悔的理由。更何况那是用许多慈绳爱索约束了你的许诺。除了守诺你还有别的选择吗？

除非你想让主定你食言的罪。 

2.当你身处极大的患难中 

当你在海上或地上遭遇某种威胁性命的急难，当你在床上病得要死、心里焦虑万分，你

感觉自己被至高者的手催逼得厉害，你就许诺你若得救必殷勤侍奉主。主垂听并应允你的祷

告，照你所求的使你复原，重归健康。你还有什么理由不听从神的诫命，和诗人一起说：

“我要用燔祭进你的殿，向你还我的愿，就是在急难时，我嘴唇所发的、口中所许的？”

（诗 66:13-14） 

你必须“向至高的神还你的愿”（诗 50:14）。你“被嘴里的言语捉住”（箴 6:2），

有义务立刻还愿，不然会有使神恼怒的危险。要在这事上自慎，否则你可能会留在祸患中。

当你一次次在病中许诺侍奉神，病好之后却不守诺，以致你反反复复跳不出病祸，这时你就

知道，“神是轻慢不得的。”（加 6:7）你会发现，到末日之时，将有最大的祸患临到你，

远远超过你生平遭遇的一切病祸和急难（约 5:14）。 

3.当你被圣灵催促悔改 

你还应记住，你并非不晓得圣灵为你改正道路所做的美善引领、劝诫和激励（启

3:20）。可能你走在田间路上或躺在床上，属灵的警戒就临到你，叫你改变自己。可能你在

某一刻想到你必有一死，预见最后的审判或类似的事，这时你就下决心与罪恶的生活一刀两

断，从此侍奉神。 



162 

不论哪种情况，你已用你的灵魂担保要实践敬虔。服侍主的许诺已使你委身，对你形成

约束。如果你不想让善意提醒你的圣灵担忧，就不该再违背你的誓愿，而要尽你所能去还愿。

这不是你当仁不让的责任吗？如果你不想被判为恶仆人，被自己的口定自己的罪，你就必须

信守诺言。 

你们这些属世之人也可能在你们的洗礼和圣餐礼中，在你们每天的祷告中，在你们遇到

急难时，或在你们内心生发离弃世界和属世逸乐的强烈渴望时，向主如此如此许诺，说你们

愿意弃绝肉体和肉体的私欲，愿意热切投身于侍奉主。但你们每天的行为、华服、暴食、狂

饮、闲聊，以及你们的愚昧、谗谤、怠惰、嫉妒、仇恨、恶意、顽梗、对属灵操练的轻忽，

都完全背乎你们的许诺，难道你们看不见吗？ 

这许诺，是指你藉着洗礼向神所做，在圣餐中不断更新，在日常祷告以及其他紧急或特

殊情况中进一步确认的诺言——你发誓变得更好并全然献上自己服侍神。你若发现你的生活

方式在不断违背你向神所许的一切严肃诺言，你可要万分当心，不要继续在神面前做蠢事，

时常违誓、不还愿、不信守诺言，不然你可能会被意想不到的神之烈怒骤然毁灭。 

每个自称基督徒的人都应专心实践敬虔，因为神一直亲切邀请你这样行。要记住，由于

你天然的罪性，你若忽视敬虔，你的生命是虚空的，你的死亡是确定的，你的诅咒是必然的。

你要记念神所赐给你的许多福分，就是祂现在赐给你们的，将来也要赐给你们的，为要激励

你们热心实践敬虔的事。你不要忘记你对神的许诺，就是当你的基督徒同伴劝诫你时，当神

叫你受苦时，或是你被主至善的灵暗中警戒你改正时，你所作的承诺。这一切的福分都已赐

给你，为要使你不随从今世的风俗，不放纵肉体的私欲，乐意服侍主你的神——祂使你成了

有灵的活人，好来侍奉祂。阿们！  



163 

第九篇 实践敬虔的动机——其他三个理由 

 

我们摆出了以实践敬虔为人生最重要之事的许多动机，每个自称基督徒的人都应被深深

激励。但我们注意到，即使理由已够充分，也还是有许多认信的基督徒在敬虔实践上仍像以

前一样软弱。因此，我们将讨论另外三个需仔细考虑的方面，分别是： 

⚫ 敬虔生活的卓越； 

⚫ 不敬虔生活的可怕； 

⚫ 一切世事的虚空，它们引诱许多人离开真正的福分和敬虔，行在不敬虔之中。 

一、实践敬虔的理由：敬虔生活的卓越 

许多人忽视敬虔实践，是因为没有认真想过敬虔的生活有多卓越。魔鬼对他们的眼隐藏

这种荣耀，导致他们不仅不渴慕过敬虔的生活，而且心存抗拒。我们有必要打开眼睛看到敬

虔生活的荣美和价值，从而明白基督徒敬虔生活的种种优点，并越来越多地被吸引去实践敬

虔。我们应特别留意三点：实践敬虔是侍奉最好的主，作最好的工，结最好的果。 

（一）受训侍奉最好的主 

你一旦诚心着手实践敬虔，就真实地进入对至大神的侍奉，服侍最好的雇主、家主和君

主。没有哪个主人能比圣父、圣子、圣灵三一之神更卓越： 

1.神，你在天上的父，使你成了有灵的活人，只要你切切服侍祂，祂就愿意像父亲一样

怜恤你（诗 103:13；玛 3:17）。你说，你侍奉谁能比侍奉祂更好呢？ 

2.神的儿子，你的救主，为你舍了自己，“被挂在木头上，亲身担当了我们的罪，使我

们既然在罪上死，就得以在义上活。”（彼前 2:24）你还有比神子更好的侍奉对象吗？ 

3.圣灵，使你重生成为新造的、有能力重新好好侍奉的人，使你心意更新而变化，且日

复一日持续更新，要叫你知道何为神的善良、纯全、可喜悦的旨意（约 16:7-8；罗 12:2）。

你不侍奉祂，你还乐意侍奉谁呢？ 



164 

世上那些有聪明智慧的人努力把自己的儿女送入宫廷，侍奉强大的君主或帝王，指望儿

女早早凭一份好差使晋升到高位。但若论到被容许侍奉万王之王、万主之主——祂赐祂的仆

人权柄管理城池（路 19:17-19），那意义又是何等重大。藉着实践敬虔，我们就被引到那

里，得以踏入至大君王的殿宇，并且不是以仆人的身份，而是作为王的朋友（约 15:15）。 

扫罗王憎恨他的儿子与大卫结盟，对他的臣仆训话说：“耶西的儿子能将田地和葡萄园

赐给你们各人吗？能立你们各人作千夫长、百夫长吗？”（撒上 22:7）而主神为祂忠仆所

做的远远比此更多。祂赋予他们管理许多事的权柄，更赐给他们天国。有哪颗基督徒的心，

若真认识神的伟大，不以永远侍奉祂为最大的益处呢？真敬虔预备我们如此侍奉。 

（二）派定做荣耀的工 

你只要着手实践敬虔，就是在做天使的工，“宣扬那召你们出黑暗、入奇妙光明者的美

德。”（彼前 2:9）你受邀每天借着祷告对神说话，在神的话语中听祂对你说话。你被许可

参加神的“内阁会议”，翻开神的“记事簿”，阅读其上记载的至大者一切大能的作为、奇

妙的历史实录、原本隐藏的天国奥秘。你还被派定服侍基督身上的其他肢体，使神的教会多

得造就。天使乐见你作此工（来 1:14），尤其当你有上劲心、有长进时（路 15:7）。总之，

你蒙召“在今世自守、公义、敬虔度日”（多 2:12）。谁还能想象出比这更荣耀的工呢？ 

1.自守 

人自守度日是好事。能克制自己的邪情恶欲，不给自己的肚腹做奴隶，不再被肉体的私

欲辖制（林前 6:12），这是可称赞的。热切实践敬虔的人能达到这种光景。他蒙召过克己

自律的生活，生命也因此得坚固。他怀感恩的心吃节制的饭，穿整洁体面的衣服，以建立德

行的态度享受人生，尽力维系生活或让生活变甜美，但无论如何都只是“为要补力”（传

10:17），不为满足私欲。这呼召不美吗？然而我们每天看见许多人穷奢极欲，就在许多事

上被败坏，以至精力衰微、满身羞愧。 

2.公义 

人按公义与邻舍相处是非常重要的。这意味着他不欠任何人任何事，不骗人也不害人，

他为被屈枉的孤儿寡妇挺身而出，还付给工人不错的工价，诚实地对待生意伙伴，为人言而

有信，伸手帮补穷乏人。约伯在东方人中最尊贵，被所有虔诚人敬重和爱戴，就是因为他行

公义的缘故（伯 29-31）。 



165 

3.敬虔 

人在神面前敬虔度日是最卓越之事。这意味着尽到神交托的责任，惯行至大者喜悦的事。

重要的是，我们这些软弱可怜的人“或吃或喝，无论作什么，都要为荣耀神而行。”（林前

10:31）诚然，我们最光荣的特权，就是被算为配得从我们口中提神的名和神的约，因为神

不容许不敬虔的人做这事（诗 50:16）。我们蒙召参与神的至大律法、神话语的奇妙、神国

度的荣耀，以及在呼求神的名、运用神圣的洗礼和圣餐礼中参与神的福音。这一切事上，我

们必须都是为神而做——祂本不需要我们，却俯就自己受我们服侍，托付我们料理祂的事，

从而高举我们、荣耀我们。既然我们被呼召和命令要全心全意地践行真敬虔之事，我们还不

甘心乐意投身此荣耀工作吗？ 

（三）从派定的工结荣耀的果 

我们只要着手实践敬虔，就能产出最可喜爱的丰盛果实，因为“惟独敬虔，凡事都有益

处”（提前 4:8），能极大地荣耀神，造就神的教会，并促成个人的福利。 

1.使神得荣耀 

我们以心灵侍奉的神，乃是一位“自隐的神”（赛 45:15）。属世的人匆忙地行他们生

命的路程，不留意他们本该留意的神。然而，敬虔人寻求按照神的旨意来管理他们所有事务，

由此向全世界显明，他们看见了那肉眼看不见的神，把自隐的主常摆在他们眼前。敬虔人愿

意并且预备为主的缘故，为遵行祂诫命的缘故，遭人咒骂、羞辱和藐视。这诚然极大地高举

和扩展了神的荣耀。神虽隐藏自己不叫世人看见，却仍被敬虔人尊崇和侍奉，其中不乏一些

从百忙中抽时间供应邻舍需要的人。敬虔的生活是将荣耀归给最配得荣耀的我们至大的神，

所以我们理当欢欢喜喜地实践敬虔。祂不是应许说：“尊重我的，我必重看他”吗（撒上

2:30）？ 

2.使教会得造就 

当许多敬虔实践者聚集在一处，他们就成为神的声音，召唤人们诚心悔改，归入神的教

会。他们就像一座座灯塔，警戒其他人离开罪恶的浅滩，指明生命的正路。他们诚然作为忠

心的见证人，对朋友讲说神的事，让每一位友人明白，人为什么必须作神的工并视之为头等

大事。他们用他们的行动，随时随地向每个人显明，有一位神在人心中动奇妙的工，并持续

藉着作成在他们生活中的巨大改变来彰显祂自己。 



166 

有许多属世的人注意到，这些敬虔人从前也和他们一样放纵无度，如今却离弃了这种生

活——就好像人一旦见识过更好的东西，就从此改变生活的方向——这通常会引发严肃的思

考。虽然这些属世之人曾毁谤敬虔人（彼前 4:4），然而因看见敬虔人的好行为，“便在眷

顾的日子归荣耀给神。”（2:12）他们就如学童在老师走出教室后吵吵闹闹，如果有少数学

生自觉停止玩耍，安心做功课，其余人也会受影响，收起自己的玩心。同样，当看见身边的

敬虔人用圣洁的热心束腰，争取时机来悔改，罪人就有可能悔改离开自己的错路。敬虔人诚

然思想并且坚信神的应许：“那使多人归义的，必发光如星，直到永永远远。”（但 12:3） 

所以，我们务要切切地实践敬虔。因为神的教会，就是这世界上最美丽的存在，就是藉

此得着最大的造就，多数人的灵魂藉这敬虔的实践被劝服以至改变。诚然，实践敬虔是我们

最宝贵的承诺。 

3.使个人得福利 

敬虔使人在今生、死时和死后都满得福利： 

（1）今生 

今生的敬虔在凡事上都带来益处。要知道，世人花时间投入其他一切事，哪怕再重大、

再光荣的事，都只是美化和提升人的外在，而实践敬虔是提升人本身。耗费那么多时间、精

力和金钱来增加收入、产业、房屋、花园或生意，却疏忽从本质上改善我们的敬虔，这是何

等愚昧！敬虔在今生从三方面提升我们： 

第一，恢复我们里面神的形像。敬虔越来越多地恢复我们里面神的形像。这样，我们的

内心一天新似一天，藉着心意更新而改变（罗 12:1-2；林后 3:18；4:16）。 

第二，从罪的奴役中释放我们。随着生命的改变，我们就从服侍罪的奴役和咒诅中得释

放，因此脱离数不尽的患难、缠累和错谬，而属世者因为愚昧就深陷其中，不能遵从神给他

们生活的智慧建议（箴 5:12-13）。如果你调查一切患难的原因、人遭灾时倾诉的苦情，你

会发现它们的根源是出于罪。真敬虔人藉着敬虔的实质和能力，被救离患难（箴 27:8-27），

不论遇福遇祸，在任何处境都能蒙福，因为“惟独敬虔，凡事都有益处……有今生和来生的

应许。”（提前 4:8）敬虔的能力之大，有言语无法尽述的、使万事互相效力叫爱神的人得

益处的能力（罗 8:28），甚至当信徒处在令不敬虔者越发沉沦的境遇中，敬虔也终能为忍

耐到底的敬虔人成就属灵的福益。 



167 

第三，带给我们平安、安慰和胆量。当我们恢复神的形像，脱离罪的奴役，谨慎自己的

脚步，我们就有望从主我们所信的神那里源源不断领受每样福分（罗 8:32；提后 1:12）。

我们会靠着主耶稣基督越发约束自己操练敬虔，多多讨神喜悦（腓 1:11）。我们祷告、去

教会、奉献、施舍、怜悯人、工作，无论做什么，都讨主喜悦。人一旦在神面前蒙恩，他的

行为就都蒙神悦纳。 

（2）死时 

凡在世忠心敬虔度日的人，死时也必得享众多益果。我们晓得人临死时最大的安慰莫过

于良心无亏。藉着实践敬虔，就能把良心好好保守到底（徒 24:14-16）。敬虔人天天不断

努力制伏罪，不就把罪的毒钩除去了吗？毕竟死的毒钩就是罪（林前 15:56）。我们藉着实

践敬虔抵挡罪到什么程度，就打破罪的权势、减少死的痛苦到什么程度。 

因此，死亡像虺蛇带着毒钩爬向不敬虔人，却像被拔掉毒刺的蜜蜂靠近敬虔人。死亡只

会给敬虔人带来蜂蜜，敬虔人时常想念死亡是一位天父差来的友好使者，为引领他们离开这

令人忧愁的世界，进入天国。相反，不敬虔人看死亡是一个被差来的无情刽子手，要把拼命

挣扎的他们拽离世界，投入永远的刑罚。 

（3）死后 

真正实践敬虔的人，在死后仍要享受许多福分和恩惠。当一切离我们而去——连我们的

身体也埋在坟墓里，唯一随着我们的就是敬虔的行为（启 14:13）。这些行为将伴随我们到

神的审判台前，见证我们有信心，见证我们是主耶稣基督的真肢体（雅 1:18）。在神施行

审判时，只有那些已显明自己在世上行敬虔的人才可算无罪，可以脱离永远的灭亡，获赏永

远的荣耀。而那些在世人眼中又大、又强、又有智慧的人，那些在地上征服万人、统管大国、

身居高位，或在神的教会表现得特别活跃、有成就，就自以为能在神的审判台前平安无事的

人，将听到令他们痛苦、惊恐难言的话：“我从来不认识你们，你们这些作恶的人，离开我

去吧！”（太 7:23） 

因此，实践真敬虔对个人益处极大，在生命的方方面面都得提升。实践者不断在神的形

像中被更新，从罪的奴役中得释放，从世人因罪经历的众患难里得解救，而且领受大大的胆

量，在神面前坦然无惧，在侍奉上越发蒙神悦纳。在他死的时候、到神的审判台前，都受极

大的安慰。既有这一切福分伴随着敬虔，我们还不尽心竭力去行吗？还不情愿把实践敬虔当

成我们最重要的工作吗？ 



168 

二、实践敬虔的理由：不敬虔生活的可怕 

许多人没能实践敬虔，也是因为未曾细想不敬虔的生命有多悲惨。我们若要受激励去爱

敬虔，就必须认真考虑关于不敬虔生命本质的以下几点： 

⚫ 不实践敬虔的人必终生为奴，服侍最残忍的主； 

⚫ 最残忍的主必命令人作最可厌恶的工； 

⚫ 最可厌恶的工必结出最悲惨的果。 

（一）终生受残忍的主奴役 

如果你不想藉着实践真敬虔，服侍圣父、圣子、圣灵三一全能的神，你就不能、不得、

也永远不会自己当家做主。你必被迫服侍魔鬼、世界、你自己的肉体。你不会找到比他们更

严厉残忍的主。 

1.败坏的肉体 

你的旧人、老亚当不是可怕、可憎的主吗？它有着千千万万、形形色色、自相矛盾、毒

害人的私欲和贪欲，强烈要求得到侍奉、安抚和满足，不然它就暴怒（雅 4:1-2）。给一个

土耳其老奴隶主做仆人或奴隶是最压抑的：他凶悍、难讨好、脾气坏、戾气重、讨人嫌、处

处跟人作对、和人争论不休。严肃地论起来，服侍老亚当要比这还难上千倍。 

2.罪恶的世界 

这个邪恶的世界不是冷酷可憎的暴君、严苛的主吗（约壹 5:19）？它不是怂恿它的奴

仆随从积习、坏风俗、邪僻的榜样、可耻的惯例，以极端的暴政辖制他们吗？即使人不愿意

或特别抗拒，它也强迫人遵行它的惯例，连属世者都叫苦不迭。我们看到有人抱怨在奢华的

晚宴上耐着性子从头坐到尾；有人烦恼在一轮轮祝酒中不喝也得喝；有人在朋友家中不得自

主，被劝吃太多、喝太高，第二天浑身疼得像被棍子打过；有人心疼招待聚会要花大钱买糖

果甜点；有人忧虑参加聚会要费心机选华服且价格不菲。他们嘴上说着不想、不要，提倡废

除这种过头的风俗，但又和别人一样乐在其中，等轮到自己作东道主，该奢侈、炫耀的一样

不少。 



169 

世界就是这样用暴政辖制不藉敬虔脱离暴政的人。它知道怎样推出罪恶的节庆活动、集

市、狂欢等聚会，把人引诱过来施以暴政。连穷人都被迷昏了头，不惜把家里值钱的东西典

当完，好款待他们属世的朋友。如果君王或官长这样对待自己管辖的民，逼迫他们拿出最后

一文钱，他们会控诉这是专制统治，很快就不会有人再追随服侍这种主。 

3.地狱的魔鬼 

这个暴虐的主用脚镣和锁链捆绑所有不藉着敬虔免于服侍他的人（提后 2:26），因为

他在悖逆之子心中运行（弗 2:2）。俗话说，服侍魔鬼就是服侍恶主。一想到不实践敬虔就

是欢迎魔鬼做自己的主，是做走狗服侍他，有谁不当害怕呢？不实践敬虔的人无疑是撒但的

奴隶，即使出身高贵也不例外（约 8:33-34）。 

人不热切实践敬虔，就要被迫侍奉最可憎恶的主。难道我们不该甘心行在敬虔中，好从

侍奉这三个残忍主的命运中解脱吗？ 

（二）作最可厌恶的工 

如果你不想全心追求敬虔，作圣洁、可爱、敬虔的工，你就会被迫服侍那三个恶主，作

污秽、可耻、罪恶的工。它们的扰害和你的恶欲恶习会强迫你谗谤、咒骂、起恶誓、作假见

证、嘲笑、讥讽、争战、斗殴、暴食、醉酒、赌博、拈阄、说谎、骗人、偷窃、恶意传舌，

做各种让人厌恶的坏事。还有比这更污秽的工吗？ 

即使你体面一点，不做这些恶事，你也会被迫效法世界的邪恶风俗，按着属世的一般道

理行事——这当然也是错的。不论你做什么，你都显明你是圣经所说的作恶之人，无论如何

都会卷入罪中。只要你不藉着实践敬虔脱离罪，污秽的罪就是你的工。归结起来，如果你忽

视敬虔，你就侍奉“肉体的情欲、眼目的情欲，并今生的骄傲”（约壹 2:16），作不自守、

不公义、不敬虔的工，污秽可怕到极点。 

1.侍奉肉体的私欲 

一个有基督徒称号、理应被主释放了的人，竟侍奉肉体的私欲，活得不自守、不自律，

这真是败坏至极。他过着贪婪、放纵、邪荡、淫乱、嬉笑、贪食、醉酒的不道德生活，活在

浮夸、傲慢、爱出风头、自我陶醉的光景中。基督徒受了洗，声称被神儿子的血洗净，还转

去作这种卑污至极的工吗？凡不理会敬虔、或多或少都被吸引去作这些工，就会自取苦楚，

像猪洗净了又回到泥里去滚（彼后 2:18-22）。 



170 

2.侍奉眼目的私欲 

基督徒侍奉眼目的私欲，使用不诚实的砝码、不公道的量器，售卖劣质货物，亏负人的

工价或当得的份，行一切诡诈奸恶之事，同样败坏至极。主憎恶一切放债取利、篡改或伪造

账目、利用别人以自肥，诸如此类欺压无辜者和穷乏者的奸诈作为（申 25:13-16）。神断

不会不加追究，“因为这一类的事，主必报应。”（帖前 4:6）漠视敬虔的人终其一生为这

些污秽阴险的事奔忙，我们每天看到的还少吗？ 

3.侍奉今生的骄傲 

最后，基督徒疏于服侍至大的主神，反而侍奉他罪恶生命的骄傲，心里狂妄自高，犯各

样不虔不义、可耻的罪，更是败坏可憎至极。这是离弃他所承认的至圣真道，谗毁神的名。

我们不是经历过也看到过，那些不预备藉着敬虔服侍神的人，每当遇到离开敬虔道路的关口，

岂不都是毫无反对吗？和底马一样（提后 4:10），他们不认神的真理，只拥抱虚谎。他们

尽可能远远地避开“阳光最温暖的地方”——最有希望得到提升和长进的地方。你能想象得

到比这更卑污的作为吗？ 

而且，不肯敬虔实践的人都要被迫作肮脏的工。这岂不是悲惨到极点？血脉尊贵的以色

列人被无情的埃及人逼迫，不得不和泥做砖，帮法老建造积货城（出 1:14），即便他们自

己也知道这只是无意义的苦差。何况无意义的罪的工作，建造的只会是地狱，岂不更苦、更

玷辱自己！ 

很少有人愿意从事接触污臭环境的工作（比如处理人体遗骸或排泄物），即使人自己本

身就又脏又臭。即使受雇于好雇主，或许以可观的报酬，也鲜有人愿意。而侍奉今生骄傲的

可憎之罪，就是全然卑污、令人厌恶的工作，其实质是从地狱魔鬼发出的恶臭。所以我们理

当甘心殷勤地实践敬虔，视之为第一要务，才好脱离这污秽不堪之罪的工作！我们不仅要知

道强迫我们作这种工的主极其可憎，还要知道这工的工价最是可怕，这就是下面要讲的。 

（三）结不敬虔的恶果 

只要忽视实践敬虔，人就是行罪孽，他的工只会多结恶果。这恶果亵渎神的名，害神的

教会，也害他人、败坏自己。 

1.亵渎神的名 



171 

顶着基督徒名号却活在罪中的人，极大地亵渎了耶和华我们神的名（结 36:20；罗

2:24）。这等人声称独一真神是他们的神，冒充全能之神的仆人，然而他们在犯罪时却不顾

及神，只为满足自己的私欲，他们的行为显明他们极不尊重神。他们把一小撮短暂的快乐、

好处、光荣看得比神的恩惠更重。明知不讨神喜悦的事，他们还要追逐。所以主按公义责备

说：这就是我在他们眼中的价值（亚 11:13）！他们看重必灭没的少许逸乐、荣誉、不义之

财，胜于看重我的恩惠！ 

想象一下这样的场景：一群自称基督徒的人正在污浊的酒馆办酒会，或者正在参加糜烂

淫乐的狂欢会、节庆活动或婚宴。现场有穆斯林、异教徒或土耳其人看见他们在胡言乱语、

荒宴狂饮、举止轻佻不雅，一打听知道他们是基督徒，这难道不会让人藐视所有基督徒的神

——独一的真神吗？当外人看见称为基督徒的人说谎、骗人、行诡诈，难道不会让人对基督

教的神有错误的感受吗？基督徒罪恶的生活方式，是对大能真神之名的极大亵渎。 

2.害教会 

而且，自称基督徒的人活在罪中，是鼓动他人犯罪，对神的百姓造成严重伤害。这给人

一种印象：不是只有我做错事，随大流没什么不对。这等人彼此联接，“以虚假之细绳牵罪

孽，以套绳拉罪恶”（赛 5:18），彼此说：“我们吃喝吧！因为明天要死了”（赛 22:13；

林前 15:35-54）。这种罪滋生出更多罪，对神的圣教会造成难以估量的伤害。 

3.败坏自己 

拒绝实践敬虔的人是活在罪中，更是在今生、死时和死后不断败坏自己。 

（1）在今生被败坏 

第一，使人里面神的形像愈发遭到玷污和减损。灵魂好像神照祂自己的形像，用灵巧的

手描画的一幅肖像，可爱又昂贵。我们的罪就像甩到画上的泥点子。所以大卫犯罪后恳求神

把他的罪孽洗除净尽（诗 51:2）。一个人犯罪违背神的命令到什么程度，就败坏自己到什

么程度（箴 8:36）。被玷污的人变得越发邪恶，因为他自己不洁净，凡事对他就都不洁净

了（多 1:15）。他的兴盛、财富、娱乐、享乐、产业、荣耀和尊名——他看为有益、重要、

宝贵的一切——都因为他的罪而彻底受咒诅（申 28:15-20）。他像一只污秽可憎的雀鸟，

凡它找到的和摸到的，都被污染和败坏（该 2:14）。 



172 

第二，使人如同疯子。一个被罪严重败坏的人，就其灵魂而言，是失控的。他随从自己

肉体的邪情恶欲，屈服于怒气、忿怒、恼恨、仇恨、嫉妒、疑忌、无情、强横和报复心，妄

行各种丑事恶事，因此极大地伤害和败坏自己，在今世收割无数急难、困苦、迷惘，其中有

许多艰难本来可以避免——假使他诚心实践敬虔的话。 

第三，使人完全不适合侍奉神。罪人被罪惑乱，越发任意妄为，转去侍奉别神（申

13:12-14），随从虚无的神，自己成为虚妄（王下 17:15），连他的祷告都被神憎恶（箴

15:9；28:9）。神见此人被浸在谎言闲话、讥诮戏弄、诡诈狡猾、荒宴狂饮等重罪里，可想

而知会有多憎嫌他。这样的人对罪完全漠然，喝罪孽如同喝水（伯 15:16），不配侍奉神。 

（2）在死时被败坏 

不热切实践真敬虔的人在死时，也多受苦楚。使徒保罗所说“死的毒钩就是罪”（林前

15:56），就有这一层含义。不实践敬虔就是行罪孽，用罪恶的生命强化毒钩的威力，所以

死亡来临时的攻击就越发狠毒。他活着时或许感受过死的毒钩，但死亡临近，他将经历巨大

的惊恐、愁烦和绝望，以致于在对来世的恐惧中消灭。 

仅仅是想到死亡（如果意念足够强烈）就令他颓丧到底。即使身心尚在健康状态，也会

因此胆量丧尽，喜乐全无（来 2:15）。他和敬虔人一样知道自己不能长存，必像蜡烛衰残，

但他要到死时才会发现，他的光一旦熄灭就是永远（伯 18；20；21；27；诗 92:9）。当他

从乌托邦的幻梦中醒来，将要面对神最可怕的审判。他必在惊吓中起来，看见他活着时素来

讥诮的那位，现今坐在荣耀的大宝座上，向他面露怒容，预备要审判他（启 6:16-17）。 

（3）在死后被败坏 

不实践真敬虔的人在死后，还要因为他的罪经受无法言喻的剥夺。他在世上的所有快乐

和喜悦、收入和产业、地位和职分、朋友和亲人——总之，就是他所看重和享用的一切——

都被夺去，只有他的罪被留下来。他一生所行的一切恶事、罪孽、可耻的劣迹，都会随着他

来到神的审判台前。那些罪包括赌咒发誓、疏忽本分、干犯主日、虚荣自高、放纵无度、通

奸之类的淫行、说谎、谗谤、对穷乏人自私吝啬，以及无节制的罪恶生活导致的其他许多重

罪和丑事。这些行为无论大小，都会随着他，和他一起飞到神的法庭，在全能者的审判台前

摆列，与每个不藉敬虔脱离罪之奴役的灵魂相对而立，控告并见证他从来都不是一个真基督

徒，不论他如何极力宣称并自封基督徒的头衔。 



173 

紧接着，以真理“照各人的行为报应各人”的神（罗 2:6），要宣布对不敬虔者的刑罚

判决。不敬虔的人会意识到，由于不追求真敬虔，他越来越破坏了自己身上神的形像，并使

自己的灵魂蒙上魔鬼的可憎形像。神会将此人从祂的慈容前赶走，不看他为属自己的（太

7:21-23）。神要将他同魔鬼及其使者一并丢进地狱的火里，在那里必哀哭切齿，直到永永

远远！不敬虔的人要向山和岩石说：“倒在我们身上吧！把我们藏起来，躲避坐宝座者的面

目和羔羊的忿怒”（启 6:16），但是一切都太晚了，再也不会有机会悔改了。神的宣判已

经发出，就必执行。“这人也必喝神大怒的酒，此酒斟在神忿怒的杯中纯一不杂。他要在圣

天使和羔羊面前，在火与硫磺之中受痛苦。他受痛苦的烟往上冒，直到永永远远。”

（14:10-11） 

当我们有罪的生活越来越玷污我们自己时，忽视敬虔就对我们的伤害越来越大。随着我

们陷入更多可耻、有害的欲望和罪恶时，我们里面神的形像就逐渐被摧毁。正因如此，我们

外在的宣信在神面前散发恶臭，我们所谓的善行只会招致全能者的咒诅和憎恶。我们加强了

死亡的毒钩攻击我们的威力，使自己这一生因怕死而为奴仆，来生承受神严厉和无法忍受的

审判，以及永恒的死亡和刑罚。既然忽视敬虔会造成这一切恶果，我们还不情愿离弃罪恶的

生活，听从慈悲的召唤，立志实践真敬虔吗？ 

三、实践敬虔的理由：世事的本质 

我们既知道真敬虔极大的利益，又明白不敬虔所隐藏的祸患，我们殷勤实践真敬虔乃是

理所当然。但事实上，不管我们如何用言语和行为说服人相信敬虔中有大利（提前 6:5-6），

也还是有许多人无意于或不渴慕实践敬虔，因为他们心里只爱他们看为宝贵的地上之事。这

种迷恋使人违背一切公理、理性和常识，完全无法正常领会或展望永恒的福益，所以他们转

离不跟从神，专倚靠世界。给属世者把脉就能诊出他们的病——被物质的事迷惑（正如我们

为鼓励敬虔多次说过的）。除了财富、高位、显赫的职分等属世美福，或内心暗示他们追求

的其他世事，他们对其余之事一概不感兴趣，毫无热情。 

因此，不论你是谁，如果前面的教导让你了解到不敬虔是多么有害、真敬虔是多么有益，

但你因为爱属世的好处，在实践真敬虔的事上迟钝，你就要思想，你喜爱的一切到末了会显

为何等虚空。现在深深吸引你的事，在今生、死时和来世真正对你有多少帮助，想想就知道

是微乎其微。 



174 

（一）世事在今生无益 

论到今生，思想你此时此刻的处境：你因着罪成了被损坏的受造物，世上没有一样好处

能改善或修复你。纵使广泛分给世人的财富、尊贵的位分和职分、每一种福和乐都收聚在你

掌中，全世界的好处都归你所有，那样也不能改善你的灵魂，修复你在神面前堕落的光景

（路 12:19-21）。物质的事吸引人无法自拔，弄瞎人的心眼，到最后完全徒劳无益。你应

细想世事在今生的三个真实本质： 

1.世事带不来福乐 

经验证明，一个人拥有许多属世之事，像尊贵的位分和职分、丰富的资财和美物、智慧

和学识，以及外在的兴趣、享乐和消遣，他在地上的生命也不会更快乐、更满足。如果你周

游世界，到不同的城市走走，去别人家里坐坐，细听、细看世人所经历的，你会发现，真正

的福乐不在于拥有地位、财富和头脑，也不在于世人普遍极力追求的欢闹和兴趣。这些都不

是人在地上活得真正欢喜快乐的原因。 

你会注意到，生命美好可悦的原因在别处，对属世者也不例外。俗话说，“知足胜于财

富。”你在各城各乡、大街小巷都能找到这种人：他们可能不是信徒，没有高位、财富、学

历或任何外在的幸福，但他们远比拥有这些事的人活得更快乐、知足、有光彩。主基督的话

可应用在这里：“人的生命不在乎家道丰富。”（路 12:15） 

所以，追逐不能真正使人满足的事，而在事实上拦阻自己追求敬虔的事——“敬虔加上

知足的心便是大利”（提前 6:6）——无论从哪方面来看都非常愚昧。追逐世事的愚昧人呐，

你但凡拿出一半的努力，追求使人满足的真敬虔和真福分，不一味追逐地上虚空的好处，带

不来真满足的属世财富、高位、享乐或智慧，那都算好的。你若用你追逐虚空事物的劲头追

求敬虔，你将得着何等丰盛的真益处！你的劳力将收获何等丰厚的奖赏！这是神国的一大奥

秘，对属世者的眼是隐藏的。我们诚心希望你细想此事，重估你的生活，为此多祷告神，使

你醒悟过来。 

2.世事无济于脱离忧患 

毋庸置疑，悲伤、不适、疼痛和重疾（比如腹绞痛、痛风、肾结石、胆结石），以及疑

忌、嫉妒、与人不和、极大的愁苦，不仅潜入贵胄的城堡、君王的宫殿和富人的豪宅，也溜

进城乡寻常百姓的小家和陋室——事实上，有时前者的苦情更甚于后者。而且，人习惯了物



175 

质充裕、受人尊敬、被人服侍的生活，就很难忍受过穷人的日子——在狭窄、不利于健康的

环境中生活，吃喝简单，衣着寒酸，而且必须低头服侍别人。 

相对而言，贫穷的人就不那么娇气。他们不太注重快乐，吃苦是家常便饭，可能反倒比

习惯富足的人快乐更多。充裕的属世之物让人觉得理所当然，享受感就被冲淡。贫穷的人因

为缺乏属世之物，只享用一点就很满足，所以比习惯富足的人更能忍受逆境，也能更深地享

受顺境（箴 27:7）。所以，真正把我们从今生的困苦忧患中释放出来的，诚然不会是富足

或高位这一类事，而是别的东西。 

3.世事常带来烦恼痛苦 

我们可以进一步指出，人有时渴求地上的事，一旦得到，就落入烦恼的深坑。这些事重

重反咬它们的拥有者，令许多人在追逐它们之后痛苦地死去。对世事的垂涎已让不少人白发

苍苍、悲悲惨惨下了阴间。如果他们不处心积虑向上爬，而是甘居低位，也就不至遭这种灾

了。哈曼的例子就是证明（斯 7）。 

有人因劳苦积攒的钱财被割喉，有人因相同原因，以不同的方式被谋害（箴 1:11-13）。

即便是年轻人，在他们有限的阅历中，也能举出同时代的相关见闻。还有许多人因随从肉体

的私欲而丧命，比如行淫的心利和哥斯比（民 25:8）。是的，追逐肉体的私欲而染上令人

厌恶的恐怖顽疾，这种例子数不胜数。 

即便我们没有遭那些灾、得那些病，在不敬虔的光景下，世上所有的高位、财富和欢愉

最终也都会成为咒诅。我们应当明白，人在今生越追求享受世事，来世就越痛苦悲哀、受折

磨（路 16:25；启 18:7）。地上的一切事都只是永恒折磨的种子，不论现在尝起来多么甘甜，

将来都会长成永远悲伤、最剧烈的苦痛。为了全然徒劳甚至有害的虚空世事，却在寻求真敬

虔真福分（伴随每一种满足和福分）的事上疏忽、废弛、敷衍懈怠，还有比这更大的愚妄吗？ 

可怜人呐，世界给予你什么东西，比神藉你的敬虔拯救你时赐你的上等好事，更有吸引

力呢？它给你喜乐或福乐吗？神应许赐你永永远远无穷无尽的属天喜乐，只要你放弃一使用

就要衰朽的属世福乐。我们这里所说的不是指所有的属世福乐，而是指那些不犯罪就不能享

受的罪中之乐（来 11:25）。世上的美物和财富迷惑了你吗？神诚然把祂殿里的每样肥甘给

你（诗 36:8），把“基督那测不透的丰富”赏赐给你（弗 3:8）。与之相比，其他的一切都

如同损失、粪土（腓 3:7-8）。 



176 

魔鬼用世上的荣誉和尊重引诱你去爱世界吗？主我们的神站在这里，邀请你实践真敬虔，

你看不见吗？祂手中握有极重无比、难以测度的永恒荣耀（罗 8:17；林后 4:17）！不要再

做愚昧人！不要再把地看得高于天，把肉看得高于灵，把属世之事看得高于属神之事，因为

真正的福分唯独藉敬虔才能得到。 

（二）世事在死时无益 

论到死亡，我们晓得世事既不能救人脱离死亡（箴 10:2），又不能在死时安慰人（诗

49:6-8）。在被这刚直的法警——死亡——拽离世界时，有多少人曾痛苦挣扎？就算被各种

贵重的属世财宝环绕，也派不上用场，它们都无法贿赂死亡。想想世上有多少杰出人士一生

荣光，受人尊崇，进项颇丰，朋友满天下，在濒死时请顶级医生来施救，却也无力回天。他

们被接走时还年轻，还想活久一点，倘若钱能救命，花多少他们都肯，但事实不如他们所愿。 

如果人必要死亡，而一切所有的都要留在身后，那为什么地上的事还如此重要呢？连以

扫都知道世事在人将死时无用（创 25:32，他误认为长子名分只是属世之事）。事实是，当

死亡来临，在这最艰难的大危机时刻，在人最需要安慰和纾解的时候，即便他富有昌盛，他

也往往找不到安慰救济。在面对死亡时，世事不仅不能提供帮助和安慰，反而平添波折和危

难。这不是极大的障碍吗？这造成三方面严重影响： 

1.良心不安 

属世者临死时回想他违背敬虔获得的不义之财、耍心机攫取的显赫职位、在罪中享受的

快乐，就如同脚中有刺、肋旁有荆棘，灵魂充满痛苦。事实是，世上最成功的一些人在临死

时最为不安，他们的良心给他们带来最大的困扰，因为良心作见证反对他们。他懊悔自己用

一生的力量追逐世上的虚空，却忽视对神的侍奉，拒绝按照神为保守可怜的灵魂所吩咐和交

付的去行（路 10:41-42）。 

2.错误生活的痛苦 

属世者临死时想起自己不敬畏神的一生，就会受到极大的折磨。他们过着骄傲、放纵、

轻浮、傲慢、世俗的一生。想起自己曾倚仗丰厚的资产心高气傲，藐视他人，甚至得罪、压

迫他人，这就成为他们良心上的刺，他的心就像被毒蝎蛰伤。尤其是想到彼得说：“神阻挡

骄傲的人，赐恩给谦卑的人”（彼前 5:5），就更受折磨。 

3.离世的哀恸 



177 

假使属世者临死时没有经历良心的不安和内心的折磨，使他为自己罪恶的生命懊悔，他

也一定会哀恸——这可怜人在世上的根扎得越深，被带离世界时所经历的哀恸就越大。当一

个在世上安稳又安逸的人离开世界和其他一切事物，他心中的恐惧是无法真正表达的。他在

世上的产业越是可爱可喜、美好宝贵，与它们分别时，他就越是痛苦。当他意识到因为死亡

不得不抛弃一切时，就会感到最难以言明的悲痛。 

哦，甚愿属世者留心严肃思想，如此劳力追逐虚空的世事是何等愚昧！这些不能给他任

何安慰；事实上，在他最需要安慰的时候，它们会给他更多的悲伤。忽视实践敬虔以及那些

在生与死之间给人极大安慰的事，这是多么愚蠢啊！ 

（三）世事在死后无益 

论到死后，一个人在今生获取的产业对来世毫无用处，因为我们在来世不吃这些，也不

喝这些，不娶也不嫁（太 22:30）。属世之事在那里根本算不得什么。当属世者站在神的审

判台前——到末日我们都要在这台前显露出来——他断不能用无益的世事为自己开脱。倘若

他说：“主啊，你看，我在地上的年日短暂，但我办成的事有千千万万。我身兼许多位分和

职分，帮我的儿女亲朋争取到各种不凡的位置。我取得了不少资格，其中包括出色的学历。” 

然而，这一切在神的审判台前都不算数。我们享受过的快乐更不消说，譬如在世俗的酒

宴、夜宴、婚宴、运动、游戏、比赛上如何逍遥快活，届时将没有任何意义。我可以向你保

证，主在审判之时断不会以仁慈的眼光看待这些才干或快乐（太 25:19-29）。世事和属世

的成就对神而言算不得什么，反而必是、且永远是属世者受审判时极大的不利因素，因为： 

1.世事使我们收获神的审判 

世事必在神的审判台前极大地增强对属世者的控告，因为他在求取世事的同时，无视神

在祂话语中的一切警戒（约 12:48；罗 2:15-16）。他因犯各种重罪受审，比如为自己的利

益使诈、说谎、谄媚、打击人，总之是狂热追逐世上的事，忽视神和侍奉神的事，罔顾祂的

律例和制度。他所追求的事毫无用处，而且必被夺走——一部分在今生丧失，其余的在死亡

来临时被仓促撇下。所得到的，诚然令属世之人面临更重的判决。 

异教徒今生追求世事是可以理解的，因为他们从未听过神话语所赐的更好的道路。神按

祂不可测度的护理，任凭他们各行其是，到末日他们要为此背负重担。然而受过洗、自称基

督徒、从主领受过更美恩赐的人却追求世事，就让人不能理解。他们的审判必重得无法形容。 



178 

2.世事作见证控告我们 

属世者在神的审判台前，必为自己今生拥有和享受的财富承受重压。主神赐他丰盛的世

事，满足他心中所愿，未尝不为自己留下证据来，就如常施恩惠，从天降雨，赏赐丰年，叫

我们饮食饱足，满心喜乐（徒 14:17）。但这一切美事都没能说服他侍奉神，承认说：“我

们应当敬畏耶和华我们的神，祂按时赐雨，就是秋雨春雨，又为我们定收割的节令，永存不

废。”（耶 5:24）主赐福如此之大，祂当然可以按理期待人在富有时归向祂（申 28:47），

否则人在神审判时就必面临更严厉的指控，因为人在地上享受的福分越多、拥有的属世美物

越丰盛，他在来世因不归向神所受的折磨和刑罚就越重。 

对这种及其他类似情况，我们可应用这句经文：“多给谁，就向谁多取。”（路 12:48）

属世者的收入、位分和职业升高到什么地步，到末日在神面前的责任也加重到什么地步。他

为世上的好处忽视敬虔，来世就必照着属世好处的加增程度，承受相应的灾祸和刑罚。还有

比这更大的愚妄吗？ 

3.世事使我们想起对敬虔的忽视 

属世者在世时忽视敬虔，一味追逐世事，在神审判的日子，他必万分痛苦悔恨，因为他

永远忘不掉自己如何轻忽、无视了最要紧的事——实践敬虔，这本应是他生命中最重要的工

作。他多次多方被诚实地教导和劝诫要实践敬虔，但他仍选择追逐虚空、微不足道、短暂的

世事。事实上，尽管有人警告他们，但他仍沉迷于徒然、琐碎、虚假之事，一想到这些，他

便悔恨愈烈，这将狠狠折磨他，直到永远。未能悔改的遗憾必持续不断地侵蚀他，令他憎嫌、

恨恶、厌弃自己。事实上，他会感到好像有条不死的虫在啃食他的心（可 9:48）。 

属世的人呐，你如此不关心永恒的事，你的常识在哪里呢？你是必死、将死之人，死后

在神的审判台前必然显露出来，在那里没有一件世事能为你辩护。生前你追逐世事但忽视真

敬虔，死后世事只会控告你，参与定你的罪。既是如此，你岂能满不在乎，继续为世界卖命，

依附根本不能帮助你的虚空世事呢？世事一旦为你所有，就只会在你最需要帮助的时候牵累

你。这其中的愚昧是何等大啊！ 

一个事实上一无所知的人，让短暂、易逝、虚空的今生之事缠累自己的心，愚不可及。

今生的事附带一系列麻烦，陷在这些事里还会招致神碾压性的审判和永远的刑罚。要知道，

你必然在神面前显露的那日并不遥远。当你今日甚喜爱的世事全部消失，你独自面对神（祂



179 

是属祂之人的一切的一切），从前不愿听从神、不肯实践真敬虔的你，就只剩下永永远远无

穷无尽的苦痛。 

属世之人呐，请你省悟过来，趁着现在还有时间！你要立刻离弃你不能永久留存、绝对

得不到真满足的事。你要考虑一个事实：你只做你喜欢的事，因着贪婪服侍世界，顺从你的

肉体，凡你心里想要的，你都不禁止，凡你追求的，都是你渴慕的。你心中所想所慕，就是

追逐今世之事，违背神的命令，忽视实践敬虔。你是这样凡事随心所欲。但你要明白，有一

天“为这一切的事，神必审问你”（传 11:9），你要为你的属世行为在神的台前接受审判。

即便就今生而言，无论你再怎么努力，也逃不过人类普遍的愁苦——烦恼、思虑、疾病。疼

痛在所难免，今生常见的急难和困境总会降临。 

既是如此，你不追求有着永恒安息与喜乐之确切指望的真敬虔，宁可追逐只通向永恒愁

苦和伤痛的属世生活，这是何等的癫狂啊！我们还能说什么？你愿选择做智慧人吗？你愿为

自己求最好的福分吗？你若愿意，就要从现在开始，直到你生命的末了，全心全力实践真敬

虔。唯独敬虔，才能让你在今生、死时、来世、永永远远的永恒中得到真正的满足。唯独敬

虔，才能让你从神那里——祂的右手中有满足的福乐——得着说不出来、满有荣光的大喜乐。

这样，你就可以享受祂的可爱荣面，直到永永远远。阿们！ 

 

 

  



180 

 

 

 

 

 



 

 

 

  



181 

清教徒文献出版社书目 

37.《真敬虔之路》（The Path of True Godliness） 

威廉·泰林克（Willem Teellinck）著 

 

待出版： 

《上帝的忿怒为何临到苏格兰》（Causes of the Lord's wrath against Scotland） 

詹姆斯·古特里（James Guthrie）著 

附《苏格兰牧师的谦卑认罪》 

（A Humble Acknowledgment of The Sins of The Ministery of Scotland） 

 

《安德鲁·格雷讲道集》（Twelve Select Sermons） 

附《基督徒如何面对死亡》（How Christians are to deal with Death） 

安德鲁·格雷(Andrew Gray)著 

 

《谦卑与神同行》（Walking Humbly With God） 

约翰·欧文（John Owen）著 

 

《你们心里不要忧愁》（Let Not Your Hearts Be Troubled） 

理查德·薛伯斯（Richard Sibbes）著 

 

《论良心 卷二》（The Whole Treatise of the Cases of Conscience） 

威廉·帕金斯 (William Perkins)著 

 

《通往真平安和真安息之路》（The Way to True Peace And Rest） 

罗伯特·布鲁斯（Robert Bruce）著 

 

《几乎基督徒》（The Almost Christian Discovered） 

马太·米德（Matthew Mead）著 

 

《罪之极恶》（The Sinfulness Of Sin） 

爱德华·雷诺斯（Edward Reynolds） 

 

《知足的神圣艺术》（A Treatise on Divine Contentment） 

汤姆·华森（Thomas Watson） 

 

《福音的敬拜》（Gospel Worship） 

耶利米·巴罗夫（Jeremiah Burroughs）著 

 

《我们主的情感生活》（The Emotional Life of our Lord） 

华腓德（Benjamin B. Warfield）著 

 

《得人如得鱼的艺术》（The Art of Man-Fishing） 

托马斯·波士顿（Thomas Boston）著 

 

已出版：（恩道电子书免费书） 

1.《天天面对死》（Dying Daily） 

约翰·欧文（John Owen）著 

 

2.《医治受伤的灵魂》（Balm for Wounded Spirits） 

威廉·普卢默 （William S．Plumer）著 



182 

 

3.《未见祂却是爱祂》（The True Christian’s Love To The Unseen Christ） 

附《基督向爱祂之人显现》（Christ’s Manifestation Of Himself Unto Them That Love Him） 

托马斯·文森特（Thomas Vincent）著 

 

4.《先知讲道的艺术》（The Art of Prophesying）  

威廉·帕金斯 (William Perkins)著 

 

5.《基督之卓越》（The Excellency of Christ） 

约翰·欧文（John Owen）著 

 

6.《不可废掉神的恩》（Six Sermons on Galatians 2:21） 

附《传道人如何才能更好地赢得灵魂》（By what means may ministers best win souls） 

罗伯特·特雷尔（Robert Traill）著 

 

7.《良心案例实践》（Several Practical Cases of Conscience Resolved） 

约翰·欧文（John Owen）著 

 

8.《为称义辩护》（Justification Vindicated） 

罗伯特·特雷尔（Robert Traill）著 

 

9.《福音性悔改》（Evangelical Repentance） 

约翰·柯候恩（John Colquhoun）著 

 

10.《罪的加重》（Aggravation of Sin） 

托马斯·古德温（Thomas Goodwin）著 

 

11.《痛棒下的沉默基督徒》（The Mute Christian Under the Smarting Rod） 

托马斯·布鲁克斯（Thomas Brooks）著 

 

12.《恩典神学：华腓德论文选》（B. B. Warfield on the Grace） 

华腓德（Benjamin B. Warfield）著 

 

13.《论良心》（A Discourse of Conscience） 

威廉·帕金斯 (William Perkins)著 

 

14.《属灵人的目标》（The Spiritual Man's Aim）  

理查德·薛伯斯（Richard Sibbes）著 

 

15.《末日对话》（A Fruitful Dialogue Concerning the End of the World） 
威廉·帕金斯 (William Perkins)著 

 

16.《基督为人的罪受苦》（Christ's Sufferings for Man's Sins） 

理查德·薛伯斯（Richard Sibbes）著 

 

17.《基督活画眼前》（Christ Set Forth） 

托马斯·古德温（Thomas Goodwin）著 

 

18.《义人必因信而生》（The Just Shall Live by His Faith）  

约翰·欧文（John Owen）著 

 

19.《拣选、血洒、成圣》（Elect、Blood Sprinkle、Sanctification） 

罗伯特·特雷尔（Robert Traill）著 



183 

 

20.《每日行在光中》（Daily Light on the Daily Path） 

撒母耳·巴格斯特 (Samuel Bagster) 编著 

 
21.《我将万事当作有损》（I Count All Things But Loss）  

托马斯·波士顿（Thomas Boston）著 

 

22.《敬畏福音》（Gospel Fear） 

耶利米·巴罗夫（Jeremiah Burroughs）著 

 

23.《生命的敬虔：论经验性和实践性虔诚》 

（Vital godliness：A Treatise on Experimental and Practical Piety） 

威廉·普卢默（William S．Plumer）著 

 

24.《在地如在天：一部关于基督徒得救确据的严谨论述》（Heaven on Earth） 

托马斯·布鲁克斯（Thomas Brooks）著 

 

25.《预定论的方式和次序》（A Christian and Plain Treatise）  
威廉·帕金斯 (William Perkins)著 

 

26.《对基督新妇的属灵呼吁》（A Spiritual Appeal to Christ’s Bride） 

约道库斯·范·罗登斯坦（Jodocus van Lodenstein）著 

 

27.《新情感的驱逐力》（The Expulsive Power of a New Affection） 

托马斯·查默斯（Thomas Chalmers）著 

 

28.《论属世之心》（A Treatise on Earthly-Mindedness） 

耶利米·巴罗夫（Jeremiah Burroughs）著 

 

29.《狱中的话》（The Prison Sayings） 

撒母耳·卢瑟福（Samuel Rutherford）著 

 

30.《论摩西之约：上帝在西奈山所赐律法是一个圣约，信心之约》 

（Of God’s Giving the Law on Mt. Sinai as a Covenant, and that of Faith） 

弗朗西斯·罗伯茨（Francis Roberts）著 

 

31.《给得人者的话》（Words to Winners of Souls） 

贺雷修斯·波纳（Horatius Bonar）著 

 

32.《基督徒生活之道：在圣洁的稳妥和平安中与神日日同行》 

（The Christian's Daily Walk In Holy Security And Peace）  

亨利·史佳德（Henry Scudder）著 

前言《心灵新样的侍奉》（Serve In Newness Of The Spirit） 

托马斯·查默斯（Thomas Chalmers）著 

 

33.《荣耀的自由：福音比律法的卓越之处》 

（Glorious Freedom : The Excellency of the Gospel Above the Law） 

理查德·薛伯斯（Richard Sibbes）著 

 

34.《清教徒金句宝藏》（Ore from the Puritans’Mine） 

戴尔·史密斯（Dale W. Smith）编著 

 

35.《不只是观念》（More Than Notion）（本书暂不上架恩道） 



184 

J. H. 亚历山大（J. H. Alexander）著 

 

36.《基督与祂教会及每位信徒的属灵婚姻》 

（The Spiritual Marriage between Christ and His Church and Every One of the Faithful） 

杰罗姆·詹求思（Girolamo Zanchi）著 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 



 
 


	《真敬虔之路》电子书终稿-20250315.pdf
	封面.pdf

